
227



�O���O���A	 �
��O�O�
	

Кострома 
2025

vestnik.cerkov.ru


AU�
O-�O�O��O���
� �U�
A� 

№ 2 (30) / 2025

5.11.1. Теоретическая теология
5.11.2. Историческая теология
5.11.3. Практическая теология



И 76  Ипатьевский вестник: научно-богословский журнал / Церковный науч-
но-исследовательский центр Костромской митрополии. — Кострома, 
2025. — № 2 (30). — 2025. — 224 с.: ил.
Журнал рекомендован ВАК Минобрнауки России для публикации научных работ, отражаю-
щих основное содержание кандидатских и докторских диссертаций по следующим научным 
специальностям:
5.11.1  — Теоретическая теология (теология),
5.11.2  — Историческая теология (теология),
5.11.3  — Практическая теология (теология).

ISSN 2309-5164  © Костромская митрополия, 2025

Адрес редакции и издательства: 
156000, г. Кострома, ул. Симановского, 26/37 
Тел.: (4942) 354051. Факс: (4942) 316473. 
E-mail: vestnik44@mail.ru 
Официальный сайт «Ипатьевского вестника» 
vestnik.cerkov.ru

УДК 281.93 
ББК 86.372 
 И 76

ИПАТЬЕВСКИЙ ВЕСТНИК 
НАУЧНО-БОГОСЛОВСКИЙ ЖУРНАЛ 

КОСТРОМСКОЙ МИТРОПОЛИИ

Учредитель 
Православная религиозная организация-учреждение 
«Церковный научно-исследовательский центр Костромской митрополии» 

Электронные версии статей размещаются в научной электронной 
библиотеке elibrary.ru, на ресурсе cyberleninka.ru и индексируются в Рос-
сийском индексе научного цитирования (РИНЦ). 

Издание зарегистрировано Управлением Федеральной службы 
по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых ком-
муникаций по Костромской области ПИ № ТУ44-00304 от 28.05.2018 г. 
Подписной индекс ПР 958 в каталоге «Подписные издания: Официальный 
каталог Почты России».

Издание входит в Общецерковный перечень рецензируемых изданий, 
в которых должны публиковаться результаты исследований соискателей 
церковных ученых степеней доктора богословия, доктора церковной исто-
рии и кандидата богословия.

Перепечатка допускается по согласованию с редакцией. Ссылка 
на журнал «Ипатьевский вестник» обязательна. Редакция не всегда раз-
деляет мнение авторов.



I 83 Ipatievsky vestnik. Bulletin of theological studies / Ecclesiastical Research 
Center of the Kostroma Metropolia. — Kostroma, 2025. — № 2 (30). — 
2025. — 224 р.
The peer-reviewed academic journal is recommended by the Higher Attestation Commission 
of the Ministry of Education and Science of Russian Federation for the publication of scientific 
content of theses for the degrees of Candidat of Sciences and Doctor of Sciences in the following 
scientific specialisations:
5.11.1  — Theoretical theology (theology),
5.11.2  — Historical theology (theology),
5.11.3  — Practical theology (theology).

ISSN 2309-5164  © Kostroma Metropolia, 2025

Editorial address and publishing: 
156000, Kostroma, ul. Simanovskogo, 26/37 
Tel.: (4942) 354051. Fax: (4942) 316473 
E-mail: vestnik44@mail.ru 
Website «Ipatievsky vestnik» 
vestnik.cerkov.ru

IPATIEVSKY VESTNIK 
BULLETIN OF THEOLOGICAL STUDIES 

OF KOSTROMA METROPOLIA 

Founder 
Orthodox Religious Organization-The Church Research Center of the 
Kostroma Metropolia 

On-line versions of the articles are posted in the scientific digital library 
elibrary.ru and on the web-site cyberleninka.ru, indexed in the Russian Science 
Citation Index (RSCI). 

The edition is registered by the Department of the Federal Service for 
supervision of communications, information technology and mass media for 
the Kostroma region ПИ № ТУ44-00304 от 28.05.2018 г. Subscriptional index 
ПР958 in the catalog «Subscription Publications: Russian Post Official Direc-
tory».

The edition is included into The Churchwide list of the reviewed publica-
tions in which the main scientific results of theses for a degree of the doctor of 
divinity, for a degree of the doctor of church history, for a degree of the candi-
date of theology have to be published.

Reprints permitted by agreement with the editorial board. Link to the 
journal «Ipatievsky vestnik» is obligatory. The editors do not always share the 
authors’ opinion.

UDC 27-1 281.93 
 I 83



4

РЕДАКЦИЯ ЖУРНАЛА
Главный редактор

Митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт 
(Кашин Дмитрий Витольдович), кандидат богословия

Редакционный совет
1. Священник Георгий Андрианов, кандидат богословия (председатель).
2. Едошина Ирина Анатольевна, доктор культурологии, профессор, Костромской 

государственный университет.
3. Архимандрит Сергий (Акимов), доктор богословия, профессор Минской духов-

ной академии (Республика Беларусь).
4. Протоиерей Алексий Марченко, доктор исторических наук, доктор церковной 

истории, Общецерковная аспирантура и докторантура им. святых равноапос-
тольных Кирилла и Мефодия.

5. Игумен Арсений (Соколов), доктор богословия, профессор, Николо-Угрешская 
духовная семинария.

6. Шкаровский Михаил Витальевич, доктор исторических наук, профессор, 
Санкт-Петербургская духовная академия.

7. Протоиерей Владимир Башкиров, доктор богословия, профессор, Институт 
Теологии Белорусского государственного университета (Республика Беларусь).

8. Мартинович Владимир Александрович, доктор богословия, кандидат социо-
логических наук, доцент, Минская духовная академия (Республика Беларусь).

9. Священник Павел Бочков, доктор богословия, кандидат юридических наук,  
Кузбасская духовная семинария.

10. Белов Андрей Михайлович, доктор исторических наук, профессор, председатель 
регионального отделения Российского исторического общества, Костромской 
государственный университет.

11. Лебедев Юрий Владимирович, доктор филологических наук, профессор, Кост-
ромской государственный университет.

12. Яковлев Виталий Юрьевич, доктор философских наук, профессор, Костромской 
государственный университет.

13. Архимандрит Августин (Никитин), кандидат богословия, доцент, Санкт-Пе-
тербургская духовная академия.

14. Гронский Александр Дмитриевич, кандидат исторических наук, доцент, Мин-
ская духовная академия, сотрудник РАН (Республика Беларусь).

15. Игумен Петр (Ерышалов), наместник Свято-Троицкого Ипатьевского монасты-
ря, член Синодальной богослужебной комиссии.

16. Священник Андрей Андрианов, кандидат богословия (зам. главного редактора).
17. Жигалов Михаил Иванович (ответственный редактор).



5

EDITORS OF THE JOURNAL
Editor-in-chief

Mitropolitan of Kostroma and Nerekhta Ferapont 
(Kashin Dmitry Vitoldovich), candidate of Theology

Editorial board
1. Priest Georgii Andrianov, candidate of Theology (Chairman).
2. Edoshina Irina Anatolyevna, Doctor of Culturology, professor, Kostroma state uni-

versity.
3. Archimandrite Sergey (Akimov), Doctor of Theology, professor of the Minsk Theo-

logical Academy (Republic of Belarus).
4. Archpriest Alexy Marchenko, Doctor of History, Doctor of Church History, Sts Cyril 

and Methodius’ Church Post-Graduate and Doctoral School.
5. Hegumen Arseniy (Sokolov), Doctor of Theology, professor, Nikolo-Ugreshskaya 

theological seminary.
6. Shkarovsky Mikhail Vitalievich, Doctor of History, professor, St. Petersburg theologi-

cal academy.
7. Archpriest Vladimir Bashkirov, Doctor of Theology, Professor, Institute of Theo logy 

of the Belarusian State University (Republic of Belarus).
8. Martinovich Vladimir Alexandrovich, Doctor of Theology, candidate of sociolo gical 

sciences, associate professor, Minsk Theological Academy (Republic of Belarus).
9. Priest Pavel Bochkov, Doctor of Theology, candidate of Law, Kuzbass theological 

seminary.
10. Belov Andrey Mikhailovich, Chairman of the regional office of the Russian Historical 

Society, Kostroma state university.
11. Lebedev Yuriy Vladimirovich, Doctor of Philology, professor, Kostroma state univer-

sity.
12. Yakovlev Vitaly Yurievich, Doctor of Philosophy, Professor, Kostroma State University.
13. Archimandrite Augustine (Nikitin), candidate of Theology, associate professor, 

St. Petersburg Theological Academy.
14. Gronskiy Aleksandr Dmitrievich, candidate of History, associate professor, Minsk 

Theological academy, fellow of the RAS (Republic of Belarus).
15. Igumen Petr (Erishalov), abbot of Holy Trinity Ipatievsky convent, a member of the 

Synodal Liturgical commission.
16. Priest Andrey Andrianov, candidate of Theolog (Deputy Chief Editor).
17. Zhigalov Mikhail Ivanovich (executive editor).



ИЗДАЕТСЯ ПО БЛАГОСЛОВЕНИЮ 
ЕГО ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕНСТВА, 
ВЫСОКОПРЕОСВЯЩЕННЕЙШЕГО 

Ф Е Р А П О Н Т А, 
МИТРОПОЛИТА КОСТРОМСКОГО И НЕРЕХТСКОГО 

Одобрено Синодальным отделом 
по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ



7

ОГЛАВЛЕНИЕ
БИБЛЕИСТИКА
Ворохобов А. В.

Основы библейского понимания времени  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9
БОГОСЛОВСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
Сидоров И. А. 

Догматическая система ректора Костромской духовной семинарии 
святителя Иустина (Полянского)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

ЛИТУРГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
Игумен Антоний (Бутин)

Литургия апостола Иакова из собрания рукописей прот. М. Диева  . . .  31
Архидиакон Геворг Гущян 

Армянские народные обычаи во время праздника 
Святого Рождества Христова и обряда освящения воды, 
по этнографическим источникам (конец XIX – начало XX века)  . . . . . .  76

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ
Протоиерей Сергий Звонарёв

На пути к диалогу Православной Церкви и Древних восточных 
церквей в 60-х – начале 70-х годов XX века  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  96

Священник Георгий Андрианов
Образ маршала А.М. Василевского в отечественном 
изобразительном искусстве   . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107

Протоиерей Дмитрий Сазонов
Оценка экклезиологических убеждений Патриарха Алексия I 
и их воплощение в 1945–1948 годы  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150

Ветелина Л. Г.
Православное духовное образование в Туркестане: история 
и современность  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  159

Священник Павел Бочков
Наградной наперсный крест тюремных капелланов Польской 
Автокефальной Православной Церкви  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  178

Плотникова Е.И. 
Общественная и религиозная деятельность академика 
А.А. Ухтомского (к 150-летию со дня рождения)  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187

МЕТОДИКА ОБРАЗОВАНИЯ
Священник Георгий Андрианов

«Церковные производства»: опыт создания и проведения курса 
в духовной семинарии  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198

ПРАВОСЛАВИЕ И КУЛЬТУРА
Морозов Н.Г.

Духовные и нравственные ценности в творчестве поэта 
А.В. Жигулина о Великой Отечественной войне  . . . . . . . . . . . . . . . . . .  216



Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ТABLE OF CONTENTS
BIBLICAL STUDIES
Vorokhobov A. V.

The basics of the biblical understanding of time  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9
THEOLOGICAL STUDIES
Sidorov I. A.

The dogmatic system of the rector of Kostroma theological seminary 
st. Justin (Polyansky)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  19

Abbot Anthony (Butin)
The Liturgy of the Apostle James from the collection of manuscripts by 
archpriest M. Diev . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  31

Archdeacon Gevorg Guschyan
Armenian folk customs during the feast of the Holy Nativity of Christ 
and the rite of consecration of water, according to ethnographic sources 
(late 19th – early 20th century)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  76

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Archpriest Sergey Zvonarev

On the way to dialogue between the Eastern Orthodox Church and the 
Oriental Eastern Churches in the 60s – early 70s of the XX century  . . . . . . .  96

Priest Georgy Andrianov
 From a photo portrait to an icon. The image of marshal A. M. Vasilevsky 
in russian fine art  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  107

Archpriest Dmitry Sazonov
An assessment of the ecclesiological beliefs of Patriarch Alexy I. Their 
incarnation in 1945–1948  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  150

Vetelina L.G. 
Orthodox spiritual education in Turkestan: history and modernity  . . . . . .  159

Priest Pavel Bochkov
Award pectoral cross of prison chaplains of the Polish Autocephalous 
Orthodox Church  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  178

Plotnikova E. I. 
Public and religious activities of academician A.A. Ukhtomsky (on the 
occasion of the 150th anniversary of his birth)  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  187

TEACHING METHODOLOGY
Priest Georgy Andrianov

"Church productions": the experience of creating and conducting 
a course in a theological seminary  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  198

ORTHODOXY AND CULTURE
Morozov N.G. 

Spiritual and moral values in the works of the poet A.V. Zhigulin about 
the Great Patriotic war  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  216



9

Научная статья
УДК 221
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–9–18
EDN: YJJROS

ОСНОВЫ БИБЛЕЙСКОГО ПОНИМАНИЯ 
ВРЕМЕНИ

Ворохобов Александр Владимирович,
Приволжский филиал Российского государственного университета 

правосудия, г. Нижний Новгород, Россия,
vorokhobov@yandex.ru

ORCID: 0000–0001–6936–9971

Аннотация. В статье концептуализируется библей-
ская концепция времени. В отличие от древних языческих 
космогоний, библейская темпоральность не связана с ци-
клическими моделями, но имеет линейную структуру. 
Время не фаталистично и не произвольно, но, согласно 
Священному Писанию, находится под личным руковод-
ством и контролем Бога. Время началось с момента тво-
рения и становится инструментом, посредством кото-
рого Бог продолжает раскрывать Свое предназначение 
для него. Библейское время не абстрактно, но неразрывно 
связано с историей народа Божия, обретая свою кульми-
нацию в событии Христа, когда исполняется полнота вре-
мен, земное время входит в вечность, а христиане живут 
в период длящейся эсхатологии, ожидая окончательного 
искупления.

Ключевые слова: Библия, время, богословие, история, 
эсхатология

Для цитирования: Ворохобов А. В. Основы библей-
ского понимания времени // Ипатьевский вестник. 2025. 
№ 2. С. 9–18. https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–
2–9–18

© Ворохобов А. В., 2025.

БИБЛЕИСТИКА

Ворохобов Александр 
Владимирович,
доктор философских наук, 
профессор кафедры гума-
нитарных и социально-
экономичексих дисциплин 
Приволжского филиала 
Российского государствен-
ного университета 
/
Vorokhobov Alexander 
Vladimirovich,
PhD hub. in philosophy,
Professor of the Department 
of Humanitarian and Socio-
Economic Disciplines
Privolzhsky branch of the 
Russian State University 
of Justice

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 9–18
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 9–18



10

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

BIBLICAL STUDIES
Scientific article

 THE BASICS OF THE BIBLICAL UNDERSTANDING 
OF TIME

Vorokhobov Alexander Vladimirovich,
Privolzhsky branch of the Russian State University of Justice,

Nizhny Novgorod, Russia,
vorokhobov@yandex.ru

ORCID: 0000–0001–6936–9971

Abstract. The article conceptualizes the biblical concept of time. Unlike ancient pagan 
cosmogonies, biblical temporality is not associated with cyclical models, but has a linear 
structure. Time is not fatalistic or arbitrary, but, according to the Holy Scriptures, is under the 
personal guidance and control of God. Time appeared at the moment of creation and becomes 
the instrument through which God continues to reveal His purpose for it. Biblical time is not 
abstract, but is inextricably linked with the history of the people of God, finding its culmina-
tion in the event of Christ, when the fullness of time is fulfilled, earthly time enters eternity, 
and Christians live in a period of ongoing eschatology, awaiting the final redemption.

Keywords: Bible, time, theology, history, eschatology
For citation: Vorokhobov A. V. The basics of the biblical understanding of time // Ipa-

tievsky vestnik. 2025. № 2. Р. 9–18 (In Russian). https: //doi.org/10.24412/2309–5164–
2025–2–9–18

В
РЕМЯ является фундаментальной категорией онтологии бытия. Поэтому 
не удивительна та роль, которую время играет в библейских повествова-

ниях. Не является совпадением и то, что первые и последние слова Писания со-
держат темпоральные отсылки. Краткие слова первого стиха Бытия, «В начале 
сотворил Бог небо и землю» (Быт. 1:1), вводят все творение из безграничности 
вечности Бога в течение времени. Последние слова Откровения Святого Иоан-
на, «Ей, гряду скоро. Аминь. Ей, гряди, Господи Иисусе» (Откр. 22:20), перено-
сят человечество к порогу вечности, которая начнется со Вторым пришествием 
Сына Человеческого. Писание признает только две стадии времени: вечность, 
в которой обитает Бог, и время, которое измеряет жизнь существ, но призвано 
 каким-то образом вести их к вечности. Слово Божие ничего не знает об истории 
мировых начал, столь популярной в языческих космогониях, не знает периода, 
который предшествовал бы библейскому «в начале». С момента творения, когда 
мир начал существовать, Бог уже существовал, и это единственный факт, ко-
торый имеет значение для библейских авторов. В последующей богословской 
традиции фигура Бога всегда будет непоколебимо стоять на пересечении веч-
ности и времени, и над ними, как абсолютная, неизменная ценность 1.

1 Преподобный Иоанн Дамаскин, обобщая предшествующую ему святоотеческую экзегетиче-
скую традицию, связанную с библейской темпоральной терминологией, отмечает наличие 
в ней множества смыслов, что делает ее всестороннее понимание сложным: «Веком называется 



Ворохобов Александр Владимирович. Основы библейского понимания времени

11

В период ранней богословской рефлексии о значении истории избран-
ного народа вдохновенные писатели представили эту истину в доступной им 
манере. Как описание постепенного творения и упорядочивания Богом мира 
в первой главе Книги Бытия, так и параллельный рассказ о сотворении челове-
ка в Бытии 2 учат двум фундаментальным истинам, на которых основано все 
богословие времени в Библии: что Бог является Творцом времени, и что время 
не является пустой формой или мерой  чего-либо, а реальностью, неразрывно 
связанной с событиями, которые в нем происходят. Идея абсолютной ценности 
времени, которая породила мифическую фигуру Хроноса в древней Греции, 
была совершенно чужда семитскому, и особенно библейскому менталитету. 
Это уже очевидно в структуре терминологии и понятий, определяющих дли-
тельность в Ветхом Завете. Здесь преобладают конкретные формы длитель-
ности, к которым можно легко свести даже более абстрактные выражения. 
Ни одно из них не соответствует современному представлению о времени, 
понимаемому как линия, выходящая из бесконечности, по которой движется 
точка настоящего 1.

Самые ранние писания Библии отчетливо передают два отдельных, но вза-
имосвязанных аспекта времени. Первое, полученное из наблюдения за небес-
ными телами, которое Бог установил посредством акта творения, является 
космическим временем, которое делится на дни, месяцы и годы. Хотя это раз-
деление времени является общим для соседних народов, уникальной харак-
теристикой Библии является учреждение субботы 2. Сакрализация времени 
в писаниях Ветхого Завета не только устраняет остатки политеистического 
поклонения, связанного с циклическими лунными и звездными движениями, 
но и постепенно включает традиционные праздники, связанные с повторяю-
щимся космическим циклом. Библия сыграла решающую роль в освящении 
и придании нового содержания этим временам. Например, праздник Пасхи, из-
начально соблюдавшийся кочевыми племенами, был включен в библейский ка-
лендарь, объединен с праздником жатвы весеннего ячменя и связан с Исходом 
из Египта и Божией защитой в пустыне, при этом сохраняя свой изначальный 
космический символизм, помещая его в первый месяц Нисан 3.

Другие примеры сакрализации праздников лунного и солнечного цикла 
включают Праздник недель, осенний праздник урожая, напоминающий о стран-

и жизнь каждого человека, веком называется и тысячелетнее время. Также веком именуется 
и вся настоящая жизнь, веком — также и будущая, нескончаемая по воскресении (Мф. 12, 32; 
Лук. 20, 35–36). Веком опять называется не время и не  какая-либо часть времени, измеряемая 
движением и течением солнечным, т. е. составляемая днями и ночами, но то, что продолжается 
наравне с вечным, как бы некое временное движение и протяжение, которое тянется подле 
и вместе с тем, что — вечно. Ибо что — время для временного, то век — для вечного» — Иоанн 
Дамаскин, преп. Источник знания / Творения преподобного Иоанна Дамаскина; Пер. и ком-
мент. Д. Е. Афиногенова [и др.]. Москва: Индрик, 2002. С. 56.

1 См.: Ворохобов, А. В. "πλήρωμα τοῦ χρόνου". Некоторые аспекты библейской концепции време-
ни / А. В. Ворохобов // Труды Нижегородской Духовной семинарии. 2010. № 8. С. 7–8.

2 См.: Meuffels O. Die Zeit als Thema der Theologie // Für euch Bischof — mit euch Christ. Festschrift 
für Friederich Kardinal Wetter zum siebzigsten Geburtstag. München, 1998. S. 643–661.

3 См.: Ткаченко А. А. Пасха // Православная энциклопедия. — URL: https://www.pravenc.ru/
text/2579150.html (дата обращения: 14.02. 2025).



12

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ствии по пустыне, и несколько праздников, введенных в период монархии, ко-
торые позже были дополнены соответствующей богословской символикой.

Кумранские документы показывают, что члены этой общины считали лун-
ный календарь божественным даром, и книга Юбилеев пытается оправдать 
этот способ подсчета времени, ссылаясь на сотворение мира. Следовательно, 
в Кумране определенный метод хронометража был основным условием приема 
в общину 1.

Второй фундаментальный аспект времени в библейском понимании — это 
время, которое формирует историю в собственном смысле этого слова. Оно 
включает в себя ряд последовательных событий, которые оказывают различную 
степень влияния на существование избранной нации. Связь между космиче-
ским временем и историческим временем очевидна: жизнь человека в большой 
степени зависит от космических циклов, которые, как таковые, влияют на ход 
его судьбы. В то время как греческий разум подчинял историю закону вечно 
повторяющихся периодов, вводя даже человека в абсолютный ритм природы, 
вдохновенный писатель придерживался совершенно иного подхода. Как отме-
чает С. С. Аверинцев, если «мир греческой философии и греческой поэзии — это 
«космос», то… мир Библии — это “олам”, то есть поток временного свершения, 
несущий в себе все вещи, или мир как история… Библейский Бог Яхве — это 
“Сотворивший небо и землю”, то есть Господин неотменяемого мгновения, с ко-
торого началась история, и через это — Господин истории, Господин времени» 2.

Рассматривая историю своего народа, библейские авторы понимают всю 
историю своего народа как ряд последовательных событий, каждое из которых 
оказывает различную степень влияния на существование избранного народа. 
Связь между космическим временем и историческим временем очевидна: че-
ловеческая жизнь во многом зависит от космических циклов, которые, как та-
ковые, влияют на ход его судьбы. Если греческий разум подчинял историю за-
кону вечно повторяющихся периодов, вводя даже человека в абсолютный ритм 
природы, то библейские авторы придерживался совершенно иного подхода.

Хотя верно, что библейские авторы признают определенные временные 
аспекты, такие как цикличность человеческого существования или неизбеж-
ность определенных событий, они никогда не представляются как единствен-
ные или основные движущие силы исторических событий. Вместо этого в Би-
блии последовательно изображается рука Божия как активная направляющая 
и формирующая ход истории 3.

Библейское понимание не является линейным, прогрессивным или ци-
клическим понятием, а скорее сложной сетью отношений между Богом, че-
ловечеством и миром. Концепция суверенитета Бога над временем является 
центральной темой в библейских текстах, подчеркивая идею о том, что Бог 

1 См.: Ellisch E. E. Die Gemeinderegel und der Qiirnrankalender // Revue de Qumran. № 3. 1961. 
S. 125–133.

2 Аверинцев С. C. Поэтика ранневизантийской литературы. СПб., 2004. С. 94.
3 См.: Клименко Л. П. Содержание концепта «темпоральность» в библейской, греческой и сла-

вянской картине языка // Вестник Нижегородского университета им. Н. И. Лобачевского. 
2012. № 1. С. 95–100.



Ворохобов Александр Владимирович. Основы библейского понимания времени

13

является хозяином времени и истории, направляя ход событий для выполнения 
Своих вечных целей.

Взгляд библейских авторов на время не ограничивается прошлым или на-
стоящим, но простирается на будущее, поскольку конечной целью истории яв-
ляется исполнение планов и замыслов Бога. Концепция «конца времен» или «по-
следних дней» является повторяющейся темой во вдохновленных писаниях, 
подчеркивая идею о том, что история движется к кульминационной точке, где 
Бог завершит Свои планы и завершит человеческую историю.

Библейское понимание времени глубоко укоренено в библейской концеп-
ции отношений Бога с человечеством, подчеркивая идею личных, интерактив-
ных и преобразующих отношений между Богом и человечеством. Время — это 
не просто измерение событий или линейная прогрессия, а динамический живой 
аспект человеческого опыта, сформированный взаимодействием между Богом, 
человечеством и миром.

Библейское настоящее постоянно укоренено в прошлом: каждое новое 
обещание намекает на исполнение предыдущих, уточняя и совершенствуя их. 
Эта опора на прошлое для освещения настоящего очевидна почти во всех тео-
фаниях ранних книг Библии. Иакову Яхве представляется как Бог Авраама и Бог 
Исаака (Бытие 28:13), в то время как Моисею Он открывает Свое имя (Исход 
3:14) как Бог Авраама, Бог Исаака и Бог Иакова (Исход 3:6).

Аналогичным образом литургические фрагменты Ветхого Завета и Псалмы 
стремятся актуализировать прошлое и исполнить его в настоящем. Достаточно 
одного взгляда на развивающуюся формулу Завета на Синае, чтобы обнаружить 
постоянные усилия священнических кругов по предотвращению затвердевания 
прошлого в чисто исторических формах. В литургических церемониях описания 
прошлых событий приобрели новое значение для настоящего, укрепляя убеж-
денность в непоколебимой и исключительной бдительности Бога над ходом 
событий.

Однако Библия не ограничивается исключительно богословской актуали-
зацией прошлого; она также превращает историю нации в учителя жизни и ру-
ководство для поколений. Моральные увещевания, поощрения и упреки при-
зывают восполнять то, чего не хватало в прошлом, или подражать и расширять 
то, что было прекрасным и достойным. Таким образом, каждый период времени 
в Библии представляет собой определенную стадию этической зрелости.

С самого начала истории спасения взгляд Библии был устремлен на буду-
щее, еще далекое и завуалированное, но ясно предсказывающее избавление. 
С деятельностью пророков это ожидание — теперь известное как мессиан-
ское — принимает форму двух эпох времени: одна, охватывающая прошлое, 
постоянно дополняемая настоящим, и другая, будущая, окончательно знаме-
нующая спасение. Между ними произойдет божественное вмешательство в ход 
истории, представленное различными способами, с использованием прошлых 
событий или событий, современных пророкам. Так возникла пророческая пер-
спектива времени: она объединяет учение о «полноте времени» с будущими 
событиями, гораздо более близкими, которые дают некоторое представление 
о мессианских временах.



14

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Под влиянием апокалиптической литературы это изначально мессианское 
различие двух эпох приняло форму резкого противопоставления. Апокалип-
тические течения в первую очередь представляют собой суровую, почти от-
чаянную критику временности. Постоянные кровавые потрясения и вой ны 
периода Маккавеев сделали невозможным нахождение смысла в настоящем. 
Следовательно, убеждение в неизбежном Божественном вмешательстве в со-
четании с всеобщей катастрофой, которая положит конец нынешнему ходу 
времени, росло и набирало силу. После периода греха должно было наступить 
новое, славное эсхатологическое будущее. Усилия богословской мысли были 
направлены на наиболее точное определение знаков времени, которые должны 
предшествовать наступлению новой эры.

Наиболее подробно из всей межзаветной литературы представлены Кум-
ранские свитки. Хотя отдельные писания представляют собой довольно разные 
периоды метаисторических апокалиптических тенденций, их общей чертой 
является разделение на два враждебных, наполненных ненавистью периода. 
Будь то период правления Велиала или время неправедности, это всегда будет 
временность, подпавшая под власть греха; ее продолжительность ограничена 
не общепринятыми определениями дней или лет (как в более ранних апокалип-
тических писаниях), а только решающим актом вмешательства Яхве, одновре-
менно знаменующим поворотный момент в истории, а также отчет о прошлом, 
награду или наказание. Несмотря на яркие образы, в которых Сообщество пред-
ставляет, наряду с остальными апокалиптическими писаниями, уничтожение 
сынов неправедности вместе со всем периодом Велиала, новый «период Бога» 
является, в определенном смысле, продолжением предыдущего; связующим 
звеном между ними является именно Сообщество. Несмотря на это, в Кумране 
еще не произошло ничего решающего, чтобы начать новый этап времени. Секта 
понимает свою роль как один из последних эпизодов истории спасения, принад-
лежащий Ветхому Завету; именно в этом заключается ее отличие от совершенно 
новой эпохи, начатой Иисусом Христом 1.

Прежде чем библейское время достигло своей полноты во Христе (Гал. 4:4), 
возникла другая проблема: длительность новой эры. Она уже не могла под-
падать под закон времени; это постоянно говорило бы о ее скоротечности. 
Новая мера длительности должна была быть такой же, как мера Бога, т. е. веч-
ной. Убеждение в вечности Бога — в отличие от хода времени — относилось, 
как было показано, к основным тезисам Откровения. Так, к примеру, псалом 
89:5 описывает длительность Бога следующим образом: «Ибо пред очами Тво-
ими тысяча лет, как день вчерашний, когда он прошел, и [как] стража в ночи». 
При этом такие, казалось бы, ясные библейские определения, как вечно 
или на века, сами по себе не содержат ясного понятия вечности. Они обычно 
описывают очень длительные периоды продолжительности, превышающие 
человеческую меру, но стремящиеся к определенному концу. Бесконечность су-
ществования Бога обычно отмечалась усилением или повторением еврейского 
слова ‘dla (Im) или греческого aion: «Прежде нежели родились горы, и Ты обра-

1 См.: Ткаченко А. А. Кумранская община // Православная энциклопедия. — URL: https://
www.pravenc.ru/text/2462245.html (дата обращения: 14.02.2025).



Ворохобов Александр Владимирович. Основы библейского понимания времени

15

зовал землю и вселенную, и от века и до века Ты — Бог» (Пс. 89:2). Блаженный 
Августин, подчеркивая фактическую невозможность конкретного понимания 
длительности библейских «дней», связанных с творением мира, и с промыслом 
о сотворенном мире, пишет следующее: «Но несомненно, что мир сотворен вме-
сте с временем, если при сотворении его произошло изменяющееся движение, 
как представляет это тот порядок первых шести или семи дней, при которых 
упоминаются утро и вечер, пока все, что сотворил Бог в эти шесть дней, не за-
вершено было днем седьмым, и пока в седьмой день, с указанием на великую 
тайну, не упоминается о покое Божием. Какого рода эти дни — представить это 
нам или крайне трудно, или даже совсем невозможно, а тем более невозможно 
об этом говорить» 1. Но в каком смысле человек может переступить порог веч-
ности? Ветхий Завет не давал четкого ответа на этот вопрос.

Основное различие между домостроительством времени в Ветхом и Новом 
Заветах заключается в том, что поворотный момент времени, ожидаемый века-
ми и предсказанный Библией, уже произошел. С пришествием Христа на землю 
и Его спасительным служением в череду событий истории спасения был введен 
совершенно новый элемент: вечность, начатая тем, кто существовал до Авраама 
и других ключевых фигур в Библии (Ин. 8:58). Это первостепенное Божествен-
ное вмешательство в ход времени сливается с его полнотой, с моментом, с ко-
торого человечество вступило в возраст зрелости. Поэтому основное послание 
ранней христианской проповеди кратко изложено в словах Евангелиста Марка, 
что «исполнилось время и приблизилось Царствие Божие» (Мк. 1:15). Время 
ожидания уступило место решающему настоящему обладания. Христос скорбел 
о неспособности еврейского народа распознать это подходящее время нака-
нуне Своих страданий, когда Он вошел в город, где должно было исполниться 
Его время (Лк. 19: 41–44). Апостол Павел аллегорически представляет ту же 
идею как покрывало на сердцах всех, кто не понял значения времени спасения 
и не принял Христа (2 Кор. 3:15).

Хотя христианское настоящее разворачивается под знаком вечности, оно 
тем не менее продолжается в ожидании. Новый человек живет одновременно 
во времени, продвигаясь к своему концу, уже начатому Христом. Таким обра-
зом, наш новозаветный период, с одной стороны, эсхатологический, фрагмент 
вечности, а с другой — временной период, продвигающийся к окончательному 
исполнению. Если перевести это на апокалиптический язык апостола Павла, ста-
рый эон временности и беззакония, хотя и побежденный и лишенный актуаль-
ности, все еще существует наряду с новым эоном вечности. Период человеческой 
истории до Христа — это период греха, который отмечает определенные этапы 
времени от Адама до Моисея и далее, до пришествия Мессии. Для христианина, 
живущего даром Святого Духа, это время, лишенное силы и обреченное на раз-
рушение; однако оно становится для него источником последних сражений: 
ученик Христа, как представитель вечности во времени, должен преодолеть это 
время. Он, вместе со своими братьями, составляет только семя Царства Божия, 
которое должно вырасти до полной зрелости. Поэтому он должен, как говорит 

1 Августин Блаженный, свт. О граде Божием / Творения. В 4-х томах. Научно- популярное из-
дание. Составитель С. И. Еремеев. СПб.: Алетейя — Киев: Уцимм-пресс, 1998. Том 3. С. 471.



16

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Апостол Павел в Послании к Ефесянам (5:16), «искупить время», то есть спо-
собствовать своим религиозным и этическим поведением распространению 
дела Христа, тем самым исключая все большие его части из-под власти вре-
мени и греха. Каждый момент настоящего нового времени составляет kairós 
euprósdektos, подходящее время для «искупления его», для преобразования его 
в вечность. Этот постулат заново встает перед человеком, связанным со Хрис-
том, в каждый момент его религиозного существования 1. В решающий период 
нового времени больше нет места для нейтральной позиции, согласно словам 
Христа: «Кто не со Мною, тот против Меня» (Мф. 12:30). Почти парадоксальное 
сосуществование вечности и времени в жизни христианина составляет как при-
вилегию, так и опасность. В постоянной борьбе очищается и кристаллизуется 
новый, внутренний человек. Однако эта битва опасна, поскольку она все еще 
грозит падением, то есть возвращением с пути вечности на старый путь течения 
времени. Приведем слова Х. У. фон Бальтазара: «С христианской точки зрения, 
история откровения разворачивается лишь в соотнесении с Христом и оканчи-
вается Его смертью и воскресением. Вместе с этой “полнотой времен”… прин-
ципиальным образом достигается и конец (исторического) времени. Скорое 
ожидание конца света представляло собой правомерный и в своем роде убеди-
тельный перевод этого факта во временное измерение. Теологически релевант-
ное развитие после смерти и воскресения Христа… представлялось внутренне 
абсурдным. С вознесением Сына к Отцу, на престол одесную Бога, наступает 
актуальный конец, и все дальнейшее может служить лишь манифестацией этого 
конца и его утверждением в историческом времени» 2.

С искуплением времени приближается последний акт истории спасения, 
день окончательного торжества, в котором вечность будет править исключи-
тельно и неделимо. Апостол понимает настоящее прежде всего с точки зрения 
будущего; таким образом, уже длящееся состояние обладания христианина 
постоянно стоит под знаком надежды на скорое исполнение дела спасения. 
Несмотря на осознание скоротечности старого эона и постоянный рост новой 
жизни в себе, возрожденный человек живет в напряженном ожидании.

Неопределенность точной даты Парусии, которая вызвала почти кризис 
в Фессалонике при жизни Апостола Павла, является психологическим след-
ствием концепции времени Нового Завета. Слово Божие не содержит четких 
эсхатологических дат. Для того чтобы христианин мог выполнить свою зада-
чу, достаточно богословских критериев знания времени, в котором он живет 
и растет. Апостол Павел обладал таким знанием и охотно делился им; однако 
он не знал точного момента времени, который должен был стать последним. 
Он хорошо знал только, что настоящее время коротко и требует бдительности 
вместе с готовностью.

В основе широко обсуждаемого вопроса о «задержке» Парусии лежит 
определенное недоразумение: смешение библейского времени, относящегося 

1 См.: Ворохобов А. В. Послание Святого Апостола Павла в русской библеистике. Диссертация 
на соискание ученой степени кандидата богословия. Сергиев Посад, 2002. С. 152–153.

2 Бальтазар Х.У., фон. Целое во фрагменте. Некоторые аспекты теологии истории. М.: «Истина 
и жизнь», 2001. С. 133.



Ворохобов Александр Владимирович. Основы библейского понимания времени

17

к истории спасения, с универсальными мерами времени. Длительный период, 
прошедший от начала Царства Божия до наших дней, нисколько не меняет того 
факта, что мы все еще живем в последние времена; говоря словами апостола 
Павла, мы живем на рассвете, за которым должен последовать день. Эсхатоло-
гическое или апокалиптическое отношение первых общин, которое поддержи-
валось их очень сложной внешней ситуацией, не меняет этого факта. Поэтому 
все еще довольно распространенное предположение, которое видит в более 
поздних книгах Нового Завета следы задержки Парусии, трудно принять: оно 
подразумевало бы эволюцию эсхатологической этики, которая перед лицом 
длительного ожидания уступила бы место этике формирования характера, рас-
считанной на длительный период времени. Такое изменение произошло со вре-
менем, но не в библейских текстах, а в практической жизни человека, которая 
начала все больше поддаваться законам старого времени 1.

Вышеприведенный обзор библейского понимания времени не является 
исчерпывающим. Библия нигде не представляет концепцию времени система-
тически, хотя и предполагает ее почти на каждой своей странице. Скорее, она 
позволяет ее почувствовать и пережить, а не запечатлеть ее словами. Только 
осознав свою собственную ситуацию в истории спасения, только с точки зре-
ния времени Христа, становится понятным ход истории в Библии. Необходимо 
со всей возможной самоотдачей преобразовать свое индивидуальное время 
в настоящем эсхатологическом мире, когда земное время вливается в Боже-
ственную вечность, обретая свое окончательное предназначение.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. М.: Издательство 

Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2022. — 1376 с.
2. Августин Блаженный, свт. Творения: В 4 т. Т. 3: О граде Божием, книги I–XIII. 

СПб.: Алетейя; Киев: УЦИММ-Пресс, 1998. 598 с.
3. Аверинцев С. С. Поэтика ранневизантийской литературы. СПб., 2004. 480 c.
4. Бальтазар Х. У., фон. Целое во фрагменте. Некоторые аспекты теологии исто-

рии. М.: «Истина и жизнь», 2001. 368 с.
5. Ворохобов А. В. Послание Святого Апостола Павла в русской библеистике. 

Диссертация на соискание ученой степени кандидата богословия. Сергиев Посад, 
2002. 182 с.

6. Ворохобов А. В. "πλήρωμα τοῦ χρόνου". Некоторые аспекты библейской концеп-
ции времени // Труды Нижегородской Духовной семинарии. 2010. № 8. С. 7–24.

7. Иоанн Дамаскин, преп. Источник знания / Творения преподобного Иоанна 
Дамаскина; Пер. и коммент. Д. Е. Афиногенова [и др.]. Москва: Индрик, 2002. С. 414 с.

8. Клименко Л. П. Содержание концепта «темпоральность» в библейской, грече-
ской и славянской картине языка // Вестник Нижегородского университета им. Н. И. Ло-
бачевского. 2012. № 1. С. 95–100.

9. Тиллих П. Кайрос // П. Тиллих. Избранное. Теология культуры; пер. с англ. М.: 
Юрист, 1995. 479 с.

10. Ткаченко А. А. Кумранская община // Православная энциклопедия. URL: 
https://www.pravenc.ru/text/2462245.html (дата обращения: 14.02. 2025).

1 Тиллих П. Кайрос // П. Тиллих. Избранное. Теология культуры; пер. с англ. М.: Юрист, 1995.



18

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

11. Ткаченко А. А. Пасха // Православная энциклопедия. URL: https://www.pravenc.
ru/text/2579150.html (дата обращения: 14.02. 2025).

12. Ellisch E. E. Die Gemeinderegel und der Qiirnrankalender // Revue de Qumran. № 3. 
1961. S. 125–133.

13. Meuffels O. Die Zeit als Thema der Theologie // Für euch Bischof — mit euch 
Christ. Festschrift für Friederich Kardinal Wetter zum siebzigsten Geburtstag. München, 1998. 
S. 643–661.

REFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashhennogo Pisaniya Vetxogo i Novogo Zaveta. M.: Izdatel`stvo 

Moskovskoj Patriarxii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, 2022. — 1376 s. (In Russian).
2. Avgustin Blazhenny`j, svt. Tvoreniya: V 4 t. T. 3: O grade Bozhiem, knigi I–XIII. SPb.: 

Aletejya; Kiev: UCIMM-Press, 1998. 598 s. (In Russian).
3. Averincev S. S. Poe`tika rannevizantĳskoj literatury`. SPb., 2004. 480 c. (In Rus-

sian).
4. Bal`tazar X.U., fon. Celoe vo fragmente. Nekotory`e aspekty` teologii istorii. M.: 

«Istina i zhizn`», 2001. 368 s. (In Russian).
5. Voroxobov A. V. Poslanie Svyatogo Apostola Pavla v russkoj bibleistike. Dissertaciya 

na soiskanie uchenoj stepeni kandidata bogosloviya. Sergiev Posad, 2002. 182 s. (In Russian).
6. Voroxobov A.V. "πλήρωμα τοῦ χρόνου". Nekotory`e aspekty` biblejskoj koncepcii 

vremeni // Trudy` Nizhegorodskoj Duxovnoj seminarii. 2010. № 8. S. 7–24. (In Russian).
7. Ioann Damaskin, prep. Istochnik znaniya / Tvoreniya prepodobnogo Ioanna Damas-

kina; Per. i komment. D. E. Afinogenova [i dr.]. Moskva: Indrik, 2002. S. 414 s. (In Russian).
8. Klimenko L. P. Soderzhanie koncepta «temporal`nost`» v biblejskoj, grecheskoj 

i slavyanskoj kartine yazy`ka // Vestnik Nizhegorodskogo universiteta im. N. I. Lobachevskogo. 
2012. № 1. S. 95–100. (In Russian).

9. Tillix P. Kajros // P. Tillix. Izbrannoe. Teologiya kul`tury`; per. s angl. M.: Yurist, 
1995. 479 s. (In Russian).

10. Tkachenko A. A. Kumranskaya obshhina // Pravoslavnaya e`nciklopediya. URL: 
https://www.pravenc.ru/text/2462245.html (data obrashheniya: 14.02. 2025). (In Russian).

11. Tkachenko A. A. Pasxa // Pravoslavnaya e`nciklopediya. URL: https://www.pravenc.
ru/text/2579150.html (data obrashheniya: 14.02. 2025). (In Russian).

12. Ellisch E. E. Die Gemeinderegel und der Qiirnrankalender // Revue de Qumran. № 3. 
1961. S. 125–133. (In German).

13. Meuffels O. Die Zeit als Thema der Theologie // Für euch Bischof — mit euch 
Christ. Festschrift für Friederich Kardinal Wetter zum siebzigsten Geburtstag. München, 1998. 
S. 643–661. (In German).

Статья поступила в редакцию 14.02.2025; одобрена после рецензирования 
17.03.2025; принята к публикации 25.03.2025.

The article was submitted 14.02.2025; approved after reviewing 17.03.2025; ac-
cepted for publication 25.03.2025.



19
© Сидоров И. А., 2025.

БОГОСЛОВСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 19–30
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 19–30 

Научная статья
УДК 23(092):257(Р473.5)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–19–30
EDN: ZGKLVI

ДОГМАТИЧЕСКАЯ СИСТЕМА РЕКТОРА 
КОСТРОМСКОЙ ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ 
СВЯТИТЕЛЯ ИУСТИНА (ПОЛЯНСКОГО)

Игорь Александрович Сидоров,
Центр подготовки церковных специалистов Костромской епархии, 

Санкт- Петербургская духовная академия, Кострома, Россия,
spdakods@yandex.ru

Аннотация. В настоящей статье рассматривается дог-
матическая система святителя Иустина (Полянского), со-
ставленная им в период ректорства в Костромской духов-
ной семинарии. Предпринята попытка провести ее анализ 
на предмет выявления характерных особенностей, свой-
ственных сочинениям святителя Иустина (Полянского) 
как феномена русской богословской мысли второй полови-
ны XIX – начала XX столетия. В качестве базового матери-
ала используется Священное Писание и непосредственно 
сочинения святителя Иустина (Полянского), состоящие 
из двенадцати томов, изданных в Москве в период с 1895 
по 1897 годы.

Ключевые слова: Иустин (Полянский), догматиче-
ская система, ректор Костромской духовной семинарии, 
догматы

Для цитирования: Сидоров И. А. Догматическая сис-
тема ректора Костромской духовной семинарии святителя 
Иустина (Полянского) // Ипатьевский вестник. 2025. № 2. 
С. 19–30. https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2– 
19–30

Сидоров Игорь Александ-
рович,
магистр богословия, 
преподаватель Центра 
подготовки церковных 
специалистов Костром-
ской епархии
/
Igor Alexandrovich Sidorov, 
master of Theology, lecturer 
at the Kostroma Diocese 
Training Center for Church 
Specialists



20

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

THEOLOGICAL STUDIES
Scientific article

THE DOGMATIC SYSTEM OF THE RECTOR 
OF KOSTROMA THEOLOGICAL SEMINARY ST. JUSTIN 

(POLYANSKY)
Igor Alexandrovich Sidorov

Kostroma Diocese Training Center for Church Specialists,
St. Petersburg theological academy, Kostroma, Russia,

spdakods@yandex.ru

Abstract: The article examines the dogmatic system of St. Justin (Polyansky), compiled 
by him during his rectorship at the Kostroma Theological Seminary. An attempt has been 
made to analyze it in order to identify the characteristic features peculiar to the writings of 
St. Justin (Polyansky) as a phenomenon of Russian theological thought in the second half of 
the 19th – early 20th century. The Holy Scriptures and the writings of St. Justin (Polyansky), 
consisting of twelve volumes, published in Moscow from 1895 to 1897, are used as the basic 
material.

Keywords: Justin (Polyansky), dogmatic system, rector of Kostroma Theological Sem-
inary, the dogmas

For citation: Sidorov I. A. The dogmatic system of the rector of Kostroma theological 
seminary st. Justin (Polyansky) // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 2. Р. 19–30 (In Russian). 
https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–19–30

Т
РУДЫ свт. Иустина (Полянского) заслуживают значимого внимания и под-
робного анализа со стороны русских православных богословов и историков 

Церкви, в том числе и на предмет внесения существенного вклада в развитие 
отечественной богословской мысли второй половины XIX – начала XX вв.

Мирское имя будущего святителя — Михаил Полянский. Родился 15 мая 
1830 года в с. Богатырево (Воронежская губерния). В 1847 году Михаил окан-
чивает обучение в Задонском духовном училище и принимает твердое решение 
продолжить свое духовное образование в Воронежской семинарии, которую 
оканчивает в 1853 году 1. Уже тогда в область его научных интересов входили 
такие дисциплины, как догматическое богословие, нравственное богословие, 
патрология, аскетика, общецерковная история. 25 сентября 1854 года Михаил 
принимает священный сан дьякона, а уже на следующий день, дьякона Михаила 
посвящают в иереи 2. В 1862 году после трагической смерти жены отец Михаил 
принимает решение посвятить свою жизнь монашескому служению и 1 июня 

1 Зимина Н. П. Иустин (Полянский), епископ // Православная энциклопедия. М.: Православная 
энциклопедия, 2016. Т. 28. С. 589.

2 Рева К. А. Святитель Иустин (Полянский) епископ Уфимский // Жития семинарских святых. 
Воронеж: Редколлегия Студенческого совета ВПДС, 2009. С. 11.



21

Сидоров И. А. Догматическая сис тема ректора Костромской духовной семинарии святителя Иустина...

1864 года по благословению владыки Иосифа (Кобыльского- Богословского) 
принимает постриг с новым именем — Иустин, в честь мученика Иустина 
(Философа). В 1865 году у иеромонаха Иустина окончательно созревает мысль 
о необходимости продолжить духовное образование, которую немедленно реа-
лизует и поступает на обучение в Киевскую духовную академию.

В академии иеромонах Иустин сосредотачивает свои усилия на углублен-
ном изучении вероучения и акцентирует внимание на догматике и аскетике. 
Примечательно, что в 1871 году иеромонах Иустин, исполняя благословение 
архиепископа Макария (Булгакова), будущего митрополита Московского и Ко-
ломенского, возглавлял комиссию по ревизии Жаровицкого духовного учили-
ща. Владыка Макарий высоко оценил ответственный подход к обязанностям 
у отца Иустина и 15 апреля 1872 года возвел его в архимандриты.

В декабре 1875 года Синод издает указ о назначении архимандрита Иус-
тина ректором духовной семинарии в Костромскую епархию. Здесь, владыка 
читает студентам старших классов свои лекции по догматике.

Благодаря его трудам, в Костромской духовной школе было сооружено 
несколько новых корпусов, выделена и благоустроена территория, где рас-
полагался сад при семинарии. Отдельное внимание уделялось развитию 
церковно- просветительской деятельности: фонд библиотек систематически 
пополнялся, образовательный процесс выстраивался в неразрывной связи 
с духовно- воспитательным. Наблюдался приток новых учащихся.

В 1883 году в Костроме публикуется первый печатный труд, принадлежа-
щий перу архим. Иустина (Полянского), будучи приурочен к смерти и памяти 
владыки Игнатия (Рождественского) 1.

Отец Иустин продолжает не только пастырское служение, церковно- 
административную деятельность и чтение лекций, но также пишет исследо-
вание под названием «Православно- христианское вероучение, или Догмати-
ческое богословие» 2, которое будет впоследствии положено в основу учебной 
программы Костромской духовной семинарии.

Данный труд владыка Иустин написал, используя свои лекции, которые 
были им прочитаны, когда он был учителем догматического богословия в Ко-
стромской семинарии. Несмотря на то, что труд основан на курсе прочитанных 
лекций, свт. Иустин (Полянский) во вводной части характеризует его как по-
пытку построения богословской системы, что подтверждают следующие его 
слова: «составилась у меня полная система — “Православно- христианского 
вероучения”» 3.

Богословская система свт. Иустина представлена двумя частями. Во введе-
нии святитель рассматривает основную богословскую терминологию. Первая 
часть посвящена раскрытию триадологии, т. е. учению того, что Бог является 

1 Зонтиков Н. А. Игнатий (Рождественский), епископ // Православная энциклопедия. М.: Право-
славная энциклопедия. 2014. Т. 21. С. 127–128.

2 Иустин (Полянский), архим. Православно- христианское вероучение, или Догматическое бого-
словие. СПб.: Типография Херсонской губернии 1886–1887.

3 Иустин (Полянский), свт. Православно- христианское вероучение, или Догматическое бого-
словие: в 2 ч. СПб.: Типография Херсонской губернии, 1886. Ч. 1. С. 2.



22

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

единым по Существу, но троичным в Лицах. Примечательно, что догматические 
истины раскрываются, в том числе и в историческом контексте.

Свт. Иустин (Полянский) рассматривает историческое развитие учения 
о Пресвятой Троице, а также особенности эволюции богословской термино-
логии. Владыка выступает против понимания догматики как науки, к которой 
должен быть применен исключительно логически- рациональный метод ис-
следования.

Догматическое богословие имеет сотериологические основания. В центре 
его христоцентричной богословской системы лежит проблема спасения чело-
века Богом. Главным предметом православной догматической науки являются 
догматы христианской веры.

Что касается непосредственно догматов, то они, по мысли свт. Иустина, 
заключают в себе три основные аспекта: это истины, которые формируют 
мистическо- созерцательную составляющую вероучения Церкви и составляют 
основу правил православной веры; это истины, которые утверждены и испо-
ведуются на основании Священного Писания общим голосом Святой Церкви 
Христовой; а также это истины, которые исповедуются каждым христианином.

Свт. Иустину (Полянскому) удалось комплексно раскрыть историческую 
картину развития догматического учения Православной Церкви. Отмечает-
ся, что догмат имеет два основных значения: триадологическое (относящееся 
к учению о Боге — Пресвятой Троице) и икономическое (раскрывающее учение 
о Промысле Божием в мире) 1. Избегая схоластического влияния, он, продол-
жая богословскую линию святителя Филарета (Амфитеатрова) и митрополита 
Макария (Булгакова), делает акцент на нравственной интерпретации догма-
тов и исполняет на деле слова святителя Кирилла Иерусалимского: «Догматы 
без добрых дел неприятны Богу; не приемлет Он и дел, если они основаны 
не на догматах" 2.

Вторая глава фундаментального труда посвящена проблеме связи между 
Богом и Его творением, а третья — осмыслению Божественного Промысла.

Важнейшими темами этих глав являются следующие: творение мира, 
учение о человеке как «венце творения», проблема образа и подобия Божия, 
феномен греха и первородного греха, вопрос Божественного предопределе-
ния.

Отдельно рассматривается христология, пневматология, ангелология, де-
монология, сотериология, антропология и эсхатология. Свт. Иустин (Полян-
ский) подробно анализирует термин «искупление», который воспринимается 
и понимается им в значении приобретения погибшего человечества ценой 
пролитой на Голгофе крови Спасителя, Который добровольно отдал всю Свою 
жизнь и всего Себя на страдания и смерть ради спасения творения. Примеча-
тельно, что в своем определении феномена «искупление» он косвенно исполь-
зует юридические понятия и категории.

1 Иустин (Полянский), свт. Православно- христианское вероучение, или Догматическое бого-
словие: в 2 ч. СПб.: Типография Херсонской губернии, 1886. Ч. 1. С. 57.

2 Свт. Кирилл, архиеп. Иерусалимский. Поучения огласительные и тайноводственные. М.: Бла-
говест,2010. С. 49.



23

Труд «Православно- христианское вероучение или догматическое бого-
словие» имеет следующие характерные черты. Прежде всего, свт. Иустин (По-
лянский) уделяет здесь особое внимание историческому контексту развития 
догматического христианского учения, что привело к стремительно усиливаю-
щемуся развитию принципа историзма в догматическом богословии в России, 
существенный вклад в который внес, как известно, и епископ (будущий святи-
тель) Сильвестр (Малеванский) в своем фундаментальном труде «Опыт право-
славного догматического богословия с историческим изложением догматов». 
Более того, святитель Иустин попытался выстроить догматическую систему, 
основываясь на критике схоластики католического догматического богословия 
и рационалистических воззрений протестантской теологии.

Отечественная догматика к началу XX века будет впоследствии постепенно 
преодолевать рационалистический уклон в своем дискурсе, чему, несомненно, 
поспособствовал и святитель Иустин. Кроме того, святитель рассматривал зна-
чение догмата и в экклесиологическом срезе — как истину, которая может быть 
познана исключительно в Церкви.

Данное исследование писалось святителем под влиянием догматических 
систем таких русских богословов XIX века, как прот. Николая Малиновского 
и повлияло на догматические исследования ученых XX века, как прот. Ливерий 
Воронов и прот. Михаил Помазанский.

Непосредственно Богословская система свт. Иустина представлена двумя 
частями. Первая часть — «О Боге в Самом Себе и общем отношении Его к миру 
и человеку», представленная тремя отделами: «О Боге в Самом Себе, едином 
по существу и троичном в лицах» — триадология; «О Боге, в явлении тварям, 
как творце мира духовного и вещественного» ангелология, демонология, тео-
дицея, антропология; «О Боге, в явлении тварям, как Промыслителе мира ду-
ховного и вещественного» — учение о промысле Божием.

Вторая часть — «О Боге в Его особенных отношениях к человеку и миру», 
которая также представлена тремя отделами: «О Боге как Спасителе мира» —
христология, «О Боге как Освятителе» — пневматология и сакраментология 
и «О Боге как Судии и Мздовоздоятеле» — сотериология и эсхатология.

В вводной части, называющейся «Предварительные замечания», святитель 
пытается ответить на вопрос: «Каким образом человек может знать о Боге?»

Свой анализ свт. Иустин начинает с проблемы возможности познания Бога 
и разбора понятия «богопознание». Богопознание — ключевое понятие дог-
матического учения и аскетической традиции Православной Церкви, которое 
имеет свои основания как в Священном Писании, так и Священном Предании.

Свт. Иустин (Полянский) следует здесь Восточно- христианской традиции, 
подчеркивая, что богопознание нельзя воспринимать исключительно как эпи-
стемологический процесс. Человек имеет свой личный и самобытный опыт 
переживания Божественного начала. Это, прежде всего, зависит от уровня его 
духовно- нравственного развития.

Свт. Иустин (Полянский) разделяет процесс богопознания на несколько 
видов: 1) Естественное богопознание; 2) Богопознание через Священное Пи-
сание и Предание; 3) Сверхъестественное богопознание.

Сидоров И. А. Догматическая сис тема ректора Костромской духовной семинарии святителя Иустина...



24

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Первый вид подразумевает познание человеком Творца через эстетику, 
изучение человеческой природы, красоты мира, промысла Божьего, действу-
ющего в ходе исторического процесса.

Святитель отмечает, что к богопознанию ум человека приходит тремя пу-
тями: «путем причинности, когда все твари и совершенства их приписываются 
Творцу, как причине их; путем отрицания, когда несовершенства, свой ственные 
тварям, отрицаются от Творца; и путем превосходства, когда совершенства 
твари приписываются Творцу в превосходной степени» 1.

Таким образом, свт. Иустин (Полянский) свидетельствует о возможности 
богопознания через красоты окружающего мира, изучение своего естества и Бо-
жественного промысла, действующего в историческом процессе.

Серединное положение между сверхъестественным и естественным вида-
ми богопознания является богопознание, основанное на Священном Писании 
и Святоотеческом Предании Православной Церкви.

Однако некоторые исследователи не выделяют этот тип богопознания в от-
дельную категорию, называя его «сверхъестественным».

Другие богословы, как и сам свт. Иустин (Полянский), выделяют эту раз-
новидность богопознания как самостоятельную, поставив его в серединное 
положение между естественным и сверхъестественным видами богопознания.

Сверхъестественное богопознание подразумевает непосредственный пер-
сональный опыт соприкосновения человека с Творцом. Его итоговая цель: быть 
«с Богом» 2.

Для достижения этого состояния от человека требуются аскетические уси-
лия, связанные с духовной бранью, участием в таинствах Церкви, а также до-
стижением состояния духовной чистоты.

В православном вероучении этот вид богопознания относится непосред-
ственным образом к учению о спасении (сотериологии). Ведь «сверхъестествен-
ное опытное богопознание» фактически связано с преображением человече-
ской природы, ее обожением.

Сверхъестественное богопознание подразумевает синергизм — совмест-
ное действие как Бога, так и человека в деле спасения последнего.

Далее свт. Иустин (Полянский) раскрывает исторический контекст раз-
вития триадологического учения Православной Церкви.

Богословско- исторические предпосылки триадологического догмата 
содержатся в многочисленных текстах Священного Писания, на которые 
ссылается сам святитель. Причем это касается как Ветхозаветных свиде-
тельств, так и Новозаветных. Это подтверждает и богословско- литургичес кое 
наследие апостольского периода, выраженного в таких трудах, как Дидахе, 
Послание к Коринфянам» свт. Климента Римского, гимн «Свете Тихий» и др. 
Анализируя многочисленные свидетельства Священного Писания, свт. Иус-
тин (Полянский) выделяет следующие основные свой ства Божественного 
существа:

1 Иустин (Полянский), свт. Православно- христианское вероучение, или Догматическое бого-
словие: в 2 ч. СПб.: Типография Херсонской губернии, 1886. Ч. 1. С. 6.

2 Там же. С. 8.



25

1. Беспредельность и всесовершенство. Это свой ство святитель называет 
«всеобъемлющим» 1, так как оно связано со всеми прочими свой ствами и ох-
ватывает их.

2. Самобытность. Под таковым свт. Иустин (Полянский) подразумевает 
то, что Господь ни от чего не зависит, и «существует Сам от Себя и Сам по Себе» 2.

3. Неизмеримость и везде присутствие. С одной стороны Бог не ограни-
чен временем и пространством, с другой же стороны — Он «близок ко всему 
и во всем, не исключаемый ниоткуда и не заключаемый ничем», — подчерки-
вает свт. Иустин (Полянский) 3.

4. Вечность. Господь не имеет ни начала, ни конца Своего бытия, неслучай-
но ипостасным свой ством Бога Отца является нерожденность.

5. Неизменность. Так как Бог не имеет ни начала, ни конца и не ограничен 
категориями тварного изменяющегося бытия, то Он неизменен. Господь оста-
ется неизменен в Собственной сущности, совершенстве, целях, обетованиях 
и дарах.

6. Всемогущество — общее свой ство, раскрывающее совокупность выра-
жений Божественной деятельности. Это подразумевает и то, что Господь в вы-
полнении Своих промыслительных действий и обетований ничем не ограни-
чивается.

Далее, в своей богословской системе, свт. Иустин (Полянский) выделя-
ет два основных свой ства ума Божьего, а именно: Божественное всеведение 
(которое рассматривается им в теоретическом аспекте) и Божественную пре-
мудрость (которое анализируется в практическом аспекте).

Основываясь на свидетельствах Священного Писания и Предания Церкви, 
автором выделяются свой ства воли Божией: «высочайшая свобода», «совер-
шеннейшая святость», «бесконечная благость», «совершеннейшая истинность», 
«бесконечное правосудие», «величие и блаженство».

Рассмотрев представленные выше свой ства, свт. Иустин (Полянский) пы-
тается дать определение понятию Бог, понимая, при этом, что никакая дефини-
ция не сможет исчерпывающим образом охватить всего существа Божьего. Тем 
не менее как системный богослов он дает следующее определение: «Бог есть 
существо высочайшее и совершеннейшее, выше и совершеннее которого нет 
и быть не может. Он есть чистейший Дух, премирный, личный и живый. Будучи 
беспредельным и всесовершенным, Он обладает совершеннейшими — быти-
ем и жизнию, какие только мы можем себе представить, или лучше — каких 
и представить себе не можем» 4.

Отдельный пункт в своей богословской системе свт. Иустин (Полянский) 
отводит разбору доказательств бытия Божьего, которые делятся, в свою оче-
редь, на антропологические, космологические и онтологические.

Вторая глава первой части богословской системы святителя называется 
«О Боге троичном в Лицах». Показав значение догматического учения о Пре-

1 Там же. С. 24.
2 Там же. С. 15.
3 Там же. С. 15–16.
4 Там же. С. 37–38.

Сидоров И. А. Догматическая сис тема ректора Костромской духовной семинарии святителя Иустина...



26

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

святой Троице для православной богословской мысли, свт. Иустин (Полянский) 
переходит к обзору исторического контекста. Тут святитель анализирует первые 
тринитарные лжеучения (гностицизм и монархианство модалистического и ди-
намистического толка). Несмотря на то, что гностицизм в сравнении с монархи-
анством не относится к ереси тринитарного характера, святитель показывает, 
что он станет главным идейным истоком и вдохновителем в деле развития мно-
гих последующих ересей. Далее святитель указывает, что последующее развитие 
христианской триадологии, пришедшейся на II, III и IV вв. было обусловлено 
преимущественно апологетическими целями — защитой христианского уче-
ния о Пресвятой Троице от различных искажений со стороны таких лжеучений, 
как модализм (особенно савеллианство), динамизм, арианство, македонианство. 
Святитель не оставляет без внимания и первые попытки более детальной и сис-
тематической разработки христианского богословия Святой Троицы, предпри-
нятые раннехристианскими апологетами в лице св. Иустина Философа, свщмч. 
Иринея Лионского, Тертуллиана и Оригена. Далее Иустин (Полянский) отмеча-
ет, что IV век отличается активизацией тринитарных споров и возникновением 
арианской ереси, с открытой критикой которой выступали такие отцы Церкви 
и богословы, как свт. Афанасий Великий, свт. Василий Великий, свт. Григорий 
Богослов, свт. Григорий Нисский и свт. Амвросий Медиоланский. Основная роль 
в обосновании триадологии с применением философского аппарата, как ука-
зывает владыка, несомненно, принадлежит святителю Василию Великому, его 
брату святителю Григорию Нисскому и его другу святителю Григорию Богослову. 
После приведения исторических сведений и анализа становления вероучения 
во времена Вселенских Соборов, владыка переходит к изложению и анализу за-
падного учения о Пресвятой Трои це, сначала богословов, потом и религиозных 
философов, преимущественно представителей схоластики: Росцелина, Пьера 
Абеляра, Фавства, Фомы Аквинского, а также представителей антитринитарного 
учения, к которым он относит К. Савой ского, М. Сервета, Э. Сведенборга 1.

Свт. Иустин начинает разбор триадологии с учения о непознаваемости 
Бога: «Православная Церковь учит: Бог непостижим для человеческого разума: 
люди могут познавать Его лишь отчасти — столько, сколько Он сам благоволил 
открыть Себя для их веры и благочестия» 2.

Понятие «Троица» нигде не встречается в Священном Писании. Однако, 
как замечает свт. Иустин, несмотря на то, что понятие «Троица» небиблейского 
происхождения, в Священном Писании можно встретить прямые свидетельства 
этого учения. Уже с самой первой строчки первой Библейской книги «Бытие» 
встречаются слова: «В начале сотворил Бог небо и землю» (Быт 1:1). Это место 
и является первым встречающимся в Священном Писании указанием на троич-
ность Божественных Ипостасей 3. Ветхозаветные свидетельства учения о Пре-
святой Троице не ограничиваются книгой Бытие. Свт. Иустин (Полянский) 
приводит в пример пророка Исайю, у которого встречаются слова, известные 

1 Иустин (Полянский), свт. Православно- христианское вероучение, или Догматическое бого-
словие: в 2 ч. СПб.: Типография Херсонской губернии, 1886. Ч. 1. С. 38.

2 Там же. С. 39.
3 Там же. С. 48.



27

многим из богослужебной практики Православной Церкви: «Свят, Свят, Свят 
Господь Саваоф! Вся земля полна славы Его» (Ис 6:3). Многие отцы Церкви, 
как например свт. Афанасий Великий, усматривали здесь указание на триадоло-
гический догмат 1. Не случайно пророка Исайю принято называть «Ветхозавет-
ным Евангелистом» 2, ведь в Новозаветной истории его книга воспринималась 
как раскрытие Божественного Откровения о Троичном Боге (Ин 12:41).

Свт. Иустин (Полянский) выделяет еще ряд Ветхозаветных свидетельств, 
указывающих на троичность Бога. В частности, это Исх. 3:2–15, Притч 8:22, 
Притч 8:2–26, Прем. 7:22, Прем 8:3–4, Прем 9:9, Сир 24:3 и проч.

Свт. Иустин (Полянский) не обходит стороной и Новозаветные свидетель-
ства учения о Пресвятой Троице. Важнейшей ссылкой являются заключитель-
ные слова Евангелия от Матфея, в которых содержится призыв Спасителя, на-
правленный в адрес апостолов после Своего Воскресения: «Идите, и научите все 
народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа (Мф. 28:19)».

Свт. Иустин (Полянский) обращается не только к свидетельствам Священ-
ного Писания, но и к раннехристианским памятникам. В частности, он обра-
щается к «Посланию к Коринфянам» свт. Климента Римского. Святитель также 
акцентирует внимание и на наследии свщмч. Игнатия Антио хийского.

Свт. Иустин (Полянский) обращается и к «внешним источникам», в том 
числе и к языческим источникам. Обратившись к подробному анализу свиде-
тельств учения о Пресвятой Троице, святитель делает вывод: на рубеже I–II сто-
летия можно встретить большое количество различных свидетельств, указыва-
ющих на то, что Церковь исповедовала триадологический догмат.

Отдельное внимание в своей богословской системе свт. Иустин (Полян-
ский) отводит разным концепциям происхождения мира, начиная от предста-
вителей милетской школы и досократиков, заканчивая современными фило-
софскими концепциями. Далее раскрывается учение о творении Богом мира 
невидимого и земного.

Отдел второй богословской системы свт. Иустина (Полянского) называ-
ется «О Боге, в явлении тварям, как Творце мира духовного и вещественного». 
Автор начинает свой анализ с рассмотрения и критики различных концепций 
происхождения вселенной, в частности, индийского учения об истечении зем-
ного мира из Творца, прочих пантеистических концепций, учения Аристотеля 
о вечности мира, воззрения Гермогена на вечность материи, учение о творении 
вселенной Господом из совечной ему материи (Платно и Сенека), воззрение 
манихеев на то, что мир злым абсолютом — диаволом.

Отдельное внимание отводится опровержению учений современных 
свт. Иустину (Полянскому) материалистов — Молешотту, Бюхнеру, Феербаху, 
Штраусу и проч 3.

Далее свт. Иустин (Полянский) переходит к разбору Православного учения 
о творении мира Богом. Снова его догматический анализ, приобретает аполо-
гетические измерения.

1 Там же.
2 Там же. С. 49.
3 Там же. С. 145.

Сидоров И. А. Догматическая сис тема ректора Костромской духовной семинарии святителя Иустина...



28

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Свт. Иустин (Полянский) подробно анализирует богословское учение о тво-
рении мира видимого, имманентного, земного и, с другой стороны, — невиди-
мого, трансцендентного и небесного.

Здесь же подробно раскрывается православная ангелология свт. Иусти-
на (Полянского), основанная на богословии свт. Дионисия Ареопагита. Вслед 
за этим святитель анализирует православное учение о злых духах, демоноло-
гию. Где также подробно останавливается на проблеме происхождения зла (тео-
дицея), а также анализирует различные библейские имена, приписываемые 
злым духам.

В представленном отделе богословской системы свт. Иустина (Полянского) 
особое внимание отводится антропологической проблематике.

В частности, в параграфе «Состав человека» святитель отмечает: «При со-
творении человека видны два действия Божии: образование из персти внеш-
него вида человека и одушевление его дыханием жизни. Отсюда в человеке два 
начала — видимое и не видимое, телесное и духовное» 1.

Свт. Иустин (Полянский) выделяет следующие стороны человеческой жиз-
ни: 1) Телесная сторона жизни. Она сводится к плотской составляющей жизни 
и развития человека и состоит из трех основных органов: «органы питания» 
(желудок, легкие, кровеносная система), «органы движения» (костно- мышечная 
структура человеческого тела, «чувствительные органы» (нервная система чело-
века). Опасность телесной стороны жизни состоит в увлечении привязанности 
человека к собственному телу, когда в приоритете стоит уход за своей плотью, 
сопровождаемый полным забвением о своем душевном состоянии 2. 2) Духов-
ная сторона жизни. Учение о духовной жизни имеет большое значение в твор-
честве свт. Иустина (Полянского). Воззрения святителя представляют собой 
одну из первых попыток построения богословского синтеза, который, с одной 
стороны, отвечал вызовам современности, с другой, осуществлялся с опорой 
на восточно- христианской святоотеческую традицию. Духовная сторона яв-
ляется наиболее сложной, т. к. содержит в себе большое количество разного 
рода «действий и движений» 3. Условием здравости и целостности воли явля-
ется примирение разума с желательным аспектом жизни человека. Духовная 
сторона связана с еще одним важнейшим понятием богословия свт. Иустина 
(Полянского) — понятием «сердца». Святитель исследует феномен «сердца» 
в двух аспектах. Во-первых, «сердце» рассматривается как квинтэссенция всех 
сил человека, основа внутреннего мира личности, так как в сердце содержится 
все, что проникает в душу из внешней среды и то, что проявляется внутри нее. 
Во-вторых, «сердце» рассматривается как «точка соприкосновения» с внешним 
миром. На основании этого изучаются разные сердечные расположения чело-
века.

Второй отдел богословской системы свт. Иустина (Полянского) посвящен 
в том числе теме промысла Божьего и его отношения к миру, и органично свя-

1 Иустин (Полянский), свт. Православно- христианское вероучение, или Догматическое бого-
словие: в 2 ч. СПб.: Типография Херсонской губернии, 1886. Ч. 1. С. 226.

2 Там же. С. 231.
3 Там же. С. 235.



29

зан с содержанием первой части труда святителя, составляющего основу его 
богословской системы и подробно раскрывающая данную тему.

Проблема промыслительной деятельности Бога показывается в свете хрис-
тологии, пневматологии, и эсхатологии. Свт. Иустин (Полянский) выстраивает 
свою богословскую систему в христоцентричном ключе.

Это прослеживается в том, что значительная часть второй части его 
«Православно- христианского вероучения» посвящена учению о Христе, пнев-
матологии, сакраментологии и эсхатологии. В рамках христологии святите-
лем рассматриваются вопросы Боговоплощения, учение о природах, о волях 
во Хрис те, общественном служении Христа, его Крестной Смерти, Искуплении, 
Воскресении и Вознесении. При анализе природы и значения таинств, святи-
тель проводит сравнение между их пониманием в православной и католической 
сакраментологиях. В области христологии, пневматологии и сакраментоло-
гии богословская система свт. Иустина (Полянского) строго следует Восточно- 
христианскому учению.

Наибольший интерес представляет собой третий отдел «О Боге, как Су-
дии и Мздовоздаятеле», в котором эсхатологическая проблематика проявляется 
как логическое завершение богословской системы свт. Иустина (Полянского). 
Тема конечной судьбы мира, человека и его посмертной участи тесно взаимос-
вязана здесь с темой промысла Божьего.

В части, посвященной участи человека от его кончины до всеобщего Суда, 
свт. Иустин (Полянский) рассматривает смерть как тайну для человеческого 
разума. Отмечается, что душа человека «есть самостоятельное личное существо 
и притом — существо духовное» 1. Она существует и действует «по закону свобо-
ды» 2 и соответственно является существом самостоятельным, а следовательно, 
она бессмертна.

Со свой ственной апологетической риторикой свт. Иустин (Полянский) 
опровергает и разные теории, отрицающие посмертное бытие человеческой 
души.

Богословская система свт. Иустина (Полянского) акцентирует внимание 
на живом восприятии догматического учения Церкви. Важно погрузиться в Свя-
щенное Писание, размышления отцов Церкви, понять, как они размышляли 
и говорили в том случае, если бы жили в наше время. Богословская система 
святителя наглядно показывает, что православное вероучение теряет свою 
значимость, свой дух, в конце концов, живую связь со Священным Писанием 
и Священным Преданием в том случае, если рассматривает Бога как пассив-
ный объект для изучения. Свт. Иустин (Полянский) постоянно подчеркивает, 
что Бог является живым, реальным и активным Субъектом — причем, Субъек-
том Личностным.

В противном случае, невозможно было бы говорить о личностном общении 
между человеком и Творцом. Его богословская система, основанная на живой 
вере, подкрепленной разумом, представляет собой не просто лишь логически 

1 Иустин (Полянский), свт. Православно- христианское вероучение, или Догматическое бого-
словие: в 2 ч. СПб.: Типография Херсонской губернии, 1886. Ч. 2. С. 438.

2 Там же.

Сидоров И. А. Догматическая сис тема ректора Костромской духовной семинарии святителя Иустина...



30

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

обоснованную данность, но прежде всего — реальное и живое отношение чело-
века (богослова) и Творца. Таким образом, богословская система свт. Иустина 
(Полянского) обогащает восприятие личности как призванной к Богообщению, 
придавая ей трансцендентное измерение.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Библия: Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — М.: изд. Мос-

ковской Патриархии, 2013. — 1376 с.
2. Зимина Н. П. Иустин (Полянский), епископ // Православная энциклопедия. 

М.: Православная энциклопедия, 2016. Т. 28. С. 589.
3. Зонтиков Н. А. Игнатий (Рождественский), епископ // Православная энцикло-

педия. М.: Православная энциклопедия. 2014. Т. 21. С. 127–128.
4. Иустин (Полянский), свт. Православно- христианское вероучение, или Догма-

тическое богословие: в 2 ч. СПб.: Типография Херсонской губернии, 1886. Ч. 1. – 279 с.
5. Иустин (Полянский), свт. Православно- христианское вероучение, или Догма-

тическое богословие: в 2 ч. СПб.: Типография Херсонской губернии, 1886. Ч. 2. – 551 с.
6. Кирилл, свт. архиеп. Иерусалимский. Поучения огласительные и тайновод-

ственные. М.: Благовест, 2010. –352 с.
7. Рева К. А. Святитель Иустин (Полянский) епископ Уфимский // Жития семи-

нарских святых. Воронеж: Редколлегия Студенческого совета ВПДС, 2009. С. 11–13.

REFERENCES
1. Bibliya: Knigi Svyashhennogo Pisaniya Vetxogo i Novogo Zaveta. — M.: izd. 

Moskovskoj Patriarxii, 2013. — 1376 s.
2. Zimina N. P. Iustin (Polyanskĳ), episkop // Pravoslavnaya e`nciklopediya. M.: Pra-

voslavnaya e`nciklopediya, 2016. T. 28. S. 589.
3. Zontikov N. A. Ignatĳ (Rozhdestvenskĳ), episkop // Pravoslavnaya e`nciklopediya. 

M.: Pravoslavnaya e`nciklopediya. 2014. T. 21. S. 127–128.
4. Iustin (Polyanskĳ), svt. Pravoslavno- xristianskoe verouchenie, ili Dogmaticheskoe 

bogoslovie: v 2 ch. SPb.: Tipografiya Xersonskoj gubernii, 1886. Ch.1. – 279 s.
5. Iustin (Polyanskĳ), svt. Pravoslavno- xristianskoe verouchenie, ili Dogmaticheskoe 

bogoslovie: v 2 ch. SPb.: Tipografiya Xersonskoj gubernii, 1886. Ch.2. – 551 s.
6. Kirill, svt. arxiep. Ierusalimskĳ. Poucheniya oglasitel`ny`e i tajnovodstvenny`e. M.: 

Blagovest, 2010. –352 s.
7. Reva K. A. Svyatitel` Iustin (Polyanskĳ) episkop Ufimskĳ // Zhitiya seminarskix 

svyaty`x. Voronezh: Redkollegiya Studencheskogo soveta VPDS, 2009. S. 11–13.

Статья поступила в редакцию 14.02.2025; одобрена после рецензирования 
17.03.2025; принята к публикации 25.03.2025.

The article was submitted 14.02.2025; approved after reviewing 17.03.2025; ac-
cepted for publication 25.03.2025.



31

ЛИТУРГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 31–75
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 31–75 

Научная статья
УДК 227
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–31–75
EDN: WFPRVY

ЛИТУРГИЯ АПОСТОЛА ИАКОВА 
ИЗ СОБРАНИЯ РУКОПИСЕЙ ПРОТОИЕРЕЯ 

МИХАИЛА ДИЕВА
Игумен Антоний (Бутин), 

Центр подготовки церковных специалистов Костромской епархии,
г. Кострома, Россия 

igumenantoniy@mail.ru

Аннотация. В статье впервые приводится славян-
ский перевод 1717 г. «Литургии апостола Иакова, брата 
Божия», сделанный директором синодальной типогра-
фии Алексеем Кирилловичем Барсовым (1673–1736). Для 
сравнения приводится и распрастраненный перевод этой 
литургии епископа Филиппа (Гарднера). В предисловии 
автор публикации приводит краткую историю появления 
этих переводов.

Ключевые слова: Литургия апостола Иакова, прото-
иерей Михаил Диев, Алексей Барсов. Филипп (Гарднер), 
славянский перевод

Для цитирования: Антоний (Бутин), игумен. Литургия 
апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Ми-
хаила Диева // Ипатьевский вестник. 2025. № 2. С. 31–75. 
https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–31–75

LITURGICAL STUDIES
Scientific article

THE LITURGY OF THE 
APOSTLE JAMES FROM 

THE COLLECTION OF MANUSCRIPTS 
BY ARCHPRIEST M. DIEV

Игумен Антоний 
(Бутин),
магистр истории, 
преподаватель 
Центра подготовки 
церковных специалистов 
Костромской епархии 
/
Abbot Anthony (Butin),
master of History, master 
of Theology, lecturer at 
the Kostroma Diocese 
Training Center for Church 
Specialists



32

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Abbot Anthony (Butin),
Kostroma Diocese training center for church specialists, Kostroma, Russia

igumenantoniy@mail.ru

Abstract. The article presents for the first time a Slavic translation of the 1717 "Liturgy of 
the Apostle James, Brother of God" made by Alexei Kirillovich Barsov (1673–1736), director 
of the Synodal printing house. For comparison, the widely used translation of this liturgy by 
Bishop Philip (Gardner) is given. In the preface, the author of the publication provides a brief 
history of the appearance of these translations.

Keywords: The Liturgy of the Apostle James, Archpriest Mikhail Diev, Alexey Barsov. 
Philip (Gardner), Slavic translation

For citation: Anthony (Butin), abbot. The Liturgy of the Apostle James from the collec-
tion of manuscripts by archpriest M. Diev // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 2. Р. 31–75 (In Rus-
sian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–31–75

В 
САНКТ- ПЕТЕРБУРГЕ в Российской Национальной библиотеке сохранился 
интересный рукописный сборник XVIII века, обозначенный в каталоге 

«Литургия ап. Иакова» 1.
Богослужебный интерес к литургии ап. Иакова в Русской Православной 

Церкви возник сравнительно недавно. В 70-е годы прошлого столетия по ини-
циативе правящего архиерея в Ленинградских духовных школах стали служить 
литургию ап. Иакова в переводе священника РПЦЗ Филиппа (Гарднера).

Исследователь истории литургии ап. Иакова священник Михаил Желтов 
в своей статье, посвященной этой теме и опубликованной в Православной эн-
циклопедии, пишет: «Фактически становление особого чина Литургии ап. Иа-
кова, известного в современной православной традиции, связано с личностью 
архиеп. Закинфского Дионисия (Латаса), опубликовавшего в 1886 г. свое виде-
ние этого чина… В итоге чин получил широкое распространение … в ее пере-
работках авторства Хризостома (Пападопулоса)… Внешние особенности этого 
чина: восседание духовенства посреди храма во время чтений, провозглашение 
ектений лицом к народу и т. д.- не имеют отношения к аутентичной древней тра-
диции Иерусалимской Церкви…«Восстановленная» Литургия ап. Иакова плохо 
соотносится с подлинным богослужением древнего Иерусалима… В славянском 
православном мире санкция на «восстановление» литургии ап. Иакова была 
впервые дана Синодом РПЦЗ, одобрившим издание славянского текста литур-
гии ап. Иакова 1938 г., подготовленное епископом (на тот момент) Филиппом 
(Гарднером) на базе редакции Хризостома (Пападопулоса). Порядок литургии 
ап. Иакова в этом издании… содержит те же недочеты, что и в греческих из-
даниях. Но и язык перевода оставляет желать лучшего: Гарднер, вместо того 
чтобы воспользоваться аутентичными славянскими переводами XVI–XVII вв., 
которые были ему вполне доступны благодаря изданию Сырку, сам сделал пере-
вод, часто неудачный и изобилующий русизмами» 2.

1 Литургия ап. Иакова // ОР РНБ Ф. 775 (Собрание А. А. Титова) № 3817.
2 Желтов Михаил, священник. Литургия ап. Иакова // Православная энциклопедия. Т. XLI. Лива-

ний — Львовский. М.: Церковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2016. С. 252–253.



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

33

Старинный рукописный сборник из РНБ кроме текста литургии содержит 
послание Константинопольского патриарха Паисия «Якоже святое причаще-
ние еже Христос даде учеником своим прежде страдания» 1; слово патриарха 
Московского Иоакима «О поклонении на литургии Телу и Крови Господни» 2; 
сочинение «Николая Малакса протопопа Навплийского о соединении перстов» 3
и «Толкование о церкви святой, и о церковных вещех, и о литургии божествен-
ной и вечерни от святого Симеона архиепископа Селунского и от прочих учи-
телей церковных собранное, иереем и диаконом ко чтению полезное. С еврей-
скаго и римскаго на российский язык преведенное ново во святой чудотворной 
лавре Киевопечерской, изданное лета от рождества Христова 1668 года месяца 
апреля» 4.

По содержанию определяется цель создания этого сборника — аргумента-
ция против «хлебопоклонной ереси», возникшей в России конце XVII в. и поро-
дившей острые споры, охватившие все слои российского общества. Как веский 
литургический аргумент в отстаивании истины о моменте пресуществления 
Св. Даров ученые греческие монахи Лихуды и их соратники использовали пере-
вод с греческого литургии, написанной по преданию самим апостолом Иако-
вом.

Первые публикации литургии Ап. Иакова появились незадолго перед объ-
явлением о существовании в Московии еретического заблуждения о времени 
пресуществления Тела и Крови Христовых. Первый греческий текст литургии 
был издан в Париже Королевской типографией в 1560 г., он не был предназна-
чен для богослужебных целей. Впоследствии это издание многократно повто-
рялось европейскими типографиями. В 1645 г. вышел в печати в Венеции гре-
ческий текст Литургии ап. Иакова в редакции греческого филолога, копииста 
и фальсификатора XVI в. Константина Палеокапы. Рукописные копии этого 
издания широко распространились для богослужебного использования среди 
православных греков, проживавших на территории Венецианской республики, 
в частности, на острове Закинф 5.

Для аргументации своих доводов братья Лихуды осуществили первый пере-
вод парижского издания чинопоследования литургии ап. Иакова 6. Но в 1717 г. 
возникла необходимость нового перевода Литургии ап. Иакова с более позднего 
издания в редакции К. Палеокапы. Это перевод был сделан одним из лучших 
московских придворных переводчиков Алексеем Барсовым. Один из списков 
этого перевода был помещен в сборник «Литургия ап. Иакова» 7, сохранившего-
ся благодаря собирательству нерехтского ученого священника Михаила Диева 
древних рукописей.

1 ОР РНБ Ф. 775 (Собрание А. А. Титова) № 3817. Л. 41
2 Там же. Л. 56.
3 Там же. Л. 93 об.
4 Там же. Л. 102.
5 Желтов Михаил, священник. Литургия ап. Иакова // Православная энциклопедия. Т. XLI. 

Ливаний — Львовский. — М.: Церковно- научный центр «Православная энциклопедия», 2016. 
С. 247–248

6 0. М.: «Русский двор, Свято- Троицкая Сергиева лавра, 1995. С. 140.
7 ОР РНБ Ф. 775 (Собрание А. А. Титова) № 3817. Л. 1–40.



34

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Этот текст перевода Алексея Барсова с Веницианского издания 1645 г. 
в сравнении с переводом Филиппа (Гарднера) предлагается вниманию читате-
ля. Автором по возможности сохранены старинная орфография и двухцветная 
гамма текста.

Фото 1. Лист 
первый рукописи 
Литургии...

Фото 2. 
Лист 40 Литур-
гии ап. Иакова 
с датировкой 
перевода

Фото 3. Автограф 
прот. М.Я. Диева 
на последнем 
форзаце рукописи



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

35

Перевод еп. Филиппа (Гарднера) 1938 г.
Божественная литургия 
святаго апостола Иакова

брата Божия
и первоиерарха Иерусалимскаго
Исходят диаконы (или един служай диа-

кон, аще несть  иных служащих диаконов) 
из святаго олтаря, и станут по обою страну 
святых дверей, два зряще к людем, сиречь, 
к западу.

И станетархиерей (или иерей, аще слу-
жит един токмо иерей) пред святою трапе-
зою, сослужащии же пресвитеры окружат 
ю. И глаголет архиерей (или иерей тихим 
гласом, во еже слышану быти сослужащим, 
молитву сию, стоя пред святою трапезою 
и зря к востоку:

Оскверненна грехми многими, да не пре-
зриши мене, Владыко Господи Боже наш. Се 
бо приступих к божественному сему и пре-
небесному Твоему таинству, не яко сый до-
стоин, но взирая на Твою благостыню. Глас Ти 
пущаю: Боже, милостив буди мне грешному: 
согреших на небо и пред Тобою, и несмь до-
стоин воз- (с. 12) зрети на святую Твою сию 
и духовную трапезу, на нейже Единородный 
Твой Сын и Господь наш Иисус Христос, мною 
грешным и всякою скверною окалянным, 
тайно предлагается в жертву. Сего ради Тебе 
моление и благодарение приношу, еже ни-
спослати ми Духа Твоего Утешителя, укре-
пляющего, утверждающего мя к службе сей, 
и от Тебе возвещенный ми глас неосужденно 
проповедати людем сподоби, во Христе Ии-
сусе Господе нашем, с нимже благословен 
еси, со Всесвятым и Благим, и Животворя-
щим, и Единосущным Твоим Духом, ныне 
и присно и во веки веков.

И по молитве отверзается завеса и свя-
тыя двери, аржиерей же (или иерей), стоя 
пред святою трапезою и зря к востоку воз-
глашает, всем восставшим:

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу, Тро-
ичному и Единичному свету Божества, (с. 13) 
Сущаго в Троице Единичне и разделяемаго 
нераздельно. Троица бо едина Бог Вседержи-
тель, Егоже славу небеса поведают, земля же 
Его владычество, море Его державу и всякая 
умная тварь величество проповедает. Яко 

Перевод Алексея Барсова. 1717 г.
Божественная литургия 
святаго Иакова апостола 

[ижео ней самем Христом научен] 
зри Пролог октоб. 25

В множестве грехов оскверненна мя 
не уничижи Владыко Господи Боже наш. Се 
бо приидох к божественному сему и небес-
ному таинству твоему, не яко достоин сый, 
но на твою взираю благость. Испущаю тебе 
глас: Боже очисти мя грешнаго, согреших 
на небо, и пред тобою, и несмь достоин про-
тивоззрети на святую Твою сию славную 
трапезу, на ней же (Л. 1 об.) Единородный 
Твой Сын и Господь наш Иисус Христос, мне 
грешному, и всякою скверною испещренно-
му, таинственно предлежит в жертву. Тем же 
сие Тебе моление и благодарение приношу, 
еже ниспослатися мне Духу Твоему Утешите-
лю, укрепляющу, направляющу мя к литургии 
сей, и глас мне возвещенный к людем не-
осужденно сей изгласити сподоби, о Христе 
Иисусе Господе нашем, с нимже благословен 
еси, со Всесвятым и Благим, и Животворя-
щим и единосущным Твоим Духом, ныне 
и присно и во веки веков. Аминь.

Диакон.  Господи, благослови.
(Л. 2.)   

Молитва предстояния:
Священник.

Слава Отцу и Сыну и Святому Духу, Тро-
ичному и Единственному свету Божества, 
Еже в Троице Единственно сущаго и раз-
деляемаго нераздельно. Троица бо един Бог 
Вседержитель, Егоже славу небеса поведают, 
земля же владычество Его, и море держа-
ву Его и всяка чувственная и умная тварь 



36

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

тому подобает всякая слава, честь держава, 
величие же и великолепие, ныне и присно 
и во веки веков.

Людие отвещают: Аминь.

И глаголет един от сослужащих (аще 
суть) в слышание всем молитву сию:

Благодетелю и Царю веков, и всея твари 
Содетелю, приими приходящую Ти через Хри-
ста Твоего Церковь Твою. Коемуждо полез-
ное исполни, приведи всех в  совершение, 
и достойны ны соделай благодати освяще-
ния Твоего, совокупляя ны во Святую Твою 
Соборную и Апостольскую (с. 14) Церковь, 
юже стяжал еси Честною Кровию Едино-
роднаго Сына Твоего, Господа же и Спаса  
нашего Иисуса Христа, с Нимже благословен 
еси и препрославлен со Всесвятым и Благим, 
и Животворящим Твоим Духом, ныне и при-
сно и во веки веков.

Людие: Аминь.
Диакон, став посреде солеи, и зря к лю-

дем, возглашает: 
Господу помолимся.

И ничтоже людем отвещавшим, приемлет 
архиерей (или иерей) кадильницу, и кадит 
святую трапезу 3-жды с предния (сиречь 

величество Его проповедает всегда. Зане 
тому подобает всяка слава, честь, держава, 
величество же и велелепие, ныне и присно 
и во веки веков. Аминь.

Священник.   Мир всем
Певцы :  И духови твоему,
(Л. 2 об.) Молитва кадила входа начи-

нания:
Владыко Господи Иисусе Христе Боже 

Слове, волею себе жертву непорочну на кре-
сте Богу и Отцу принесый, сугубо естествен-
ный угле, клещею устнам пророка прикос-
нувыйся, и грехи его отъемый, прикоснися 
и нас грешных чувством, и очисти нас от вся-
кие скверны, и представи нас чисты святому 
Твоему олтарю, еже принести Тебе жертву 
хваления, и приими от нас недостойных раб 
твоих сие кадило в воню благоухания, и со-
твори благовонно злосмрадие наше душев-
ное и телесное, и освяти нас освящающею 
силою Всесвятаго Твоего Духа.

(Л. 3.)                   Возглас :
Ты бо еси един свят, освящаяй и  верным 

предаемый, и Тебе подобает Слава со Безна-
чальным Твоим Отцем и Всесвятым и Благим  
Животворящим Твоим Духом ныне и присно 
и вовеки веков. Аминь

Певцы изобразительная:
Молитва начинания в 1 антифон.
Благодетелю Царю веков, и создания 

всякаго Содетелю, приими приходящую 
к Тебе Христом Твоим Церковь Твою. Ко-
емуждо полезное исполни, приведи вся в  
совершенство, и достойны нас соделай бла-
годати святыни Твоея, собирая нас в Святей 
Твоей Церкви, (Л. 3 об.) ю же стяжал еси 
Честною Кровию Единороднаго Твоего Сына, 
Господа же и Спаса нашего Иисуса Христа, 
с Нимже благословен еси и препрославлен 
со Пресвятым и Благим, и Животворящим 
Твоим Духом, ныне и присно и во веки.

Диакон
Паки Господу помолимся:

Певцы: Господи помилуй

Священник: Мир всем.

Певцы: И духови твоему



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

37

восточныя) страны, глаголя возгласно мо-
литву сию:

Боже, приемый Авелевы дары, Ноеву 
и Авраамову жертву, Аароново и Захариино 
кадило, приими и от рук нас грешных кадило 
сие в воню благоухания и во оставление гре-
хов наших и всех (с. 15) людей твоих.

Яко благословен еси и подобает Тебе 
слава, Отцу и Сыну и Святому Духу, ныне 
и присно и во веки веков.

Людие отвещают: Аминь.

И входят диаконы во святый олтарь ма-
лыми дверьми. Архиерей же (или иерей) 
отдает кадильницу. И абие певцы начинают 
пети со сладкопением настоящий тропарь: 

Единородный Сыне, и Слове Божий, без-
смертен сый, и изволивый спасения нашего 
ради воплотитися от Святыя Богородицы, 
и приснодевы Марии, непреложно воче-
ло-вечивыйся, Распныйся же Христе Боже, 
смертию смерть поправый, Един сый Святыя 
Троицы, спрославляемый Отцу и Святому 
Духу спаси нас.

Певаему сему тропарю, дает архиерей 
единому пресвитеру книгу писаний апо-
стольских, иному же книгу писаний проро-
ческих, сам же приим в десницу свою жезл, 
в шуйцу (с. 16) приемлет святое Евангелие, 

Священник молитву кадила входа со-
брания

Боже, приемый Авелевы дары, Ноеву 
и Авраамову жертву, Аароне и Захариино ка-
дило, приими и из руки нас грешных кадило 
сие в воню благоухания и  оставление (Л. 4.) 
грехов наших и всех людей твоих.                         

Возглас :
Яко благословен еси и Тебе слава по-

добает, Отцу и Сыну и Святому Духу, ныне 
и присно:

Певцы : Слава Отцу ; и проч:
Диакон: Паки Господу помолимся:
Певцы: Господи благослови:
Священник: Мир всем.
Певцы: И духови твоему
Молитва  входа:
Священник молится в себе:
Господь и Бог наш Иисус Христос, ради 

прелога благости, и неудержаннаго рачения 
распныйся, и копием и гвоздьми пригвоз-
дитися не отрекися, иже тайную (Л. 4 об.) 
и страшную сию жертву в воспоминание веч-
но нам простерту предавый, да благословит 
еже о Христе Бозе служение Твое,  и благо-
словит вход наш, и совершенно да совершит 
предстояние службы нашея сея, неизре-
ченным Его благоутробием ныне и присно 
и во веки веков. Аминь

Молитва отвещательная от диакона:
Господь да благословит и сподобит нас 

серафимски даропринести, и припети много-
песненную песнь, божественнаго и трисвята-
го, не оскудному и преисполненному всякаго 
освящающего совершенства ныне и присно: 
Певцы Блаженна:

Таже начинают пети диакон во входе:
Единородный Сыне, и Слове Божий, без-

смертен (Л. 5.) сый, и изволивый спасения 
нашего ради воплотитися от Святыя Богоро-
дицы, и приснодевы Марии, непреложно во-
человечивыйся, Распныйся же Христе Боже, 
смертию смерть поправый, Един сый Святыя 
Троицы, спрославляемый Отцу и Святому 
Духу спаси нас.



38

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

и тако творит вход, обходя святую трапезу 
с южныя страны.

Аще един есть иерей служай, дает иерей 
диакону в десную руку святое Евангелие, 
в шуйцу же книгу писаний апостольских, сам 
же вземлет писания пророческая, и держит 
я у левыя страны персей. И тако творит вход, 
предъидущим лампадам и диакону предхо-
дящи иерееви.

Совершается же вход сице: Исходят север-
ными дверми и идут даже до западныя стены 
храма, аще же возможно есть, исходят в при-
твор чрез северную дверь его. Предходят же 
два диакона со свещами, последуют  им два 
иных диакона с кадильницами, сим последу-
ют един пресвитер с книгою пророческою, 
паки же иный с книгоюапостольскою, после-
ди же архиерей. И  входят в храм великими 
враты, иже суть на западе храма. Пришедше 
ко аналогию, иже есть на амвоне вреди хра-
ма, восходит на него архиерей (или  иерей), 
и полагает книгу на аналогий, таже приемь 
от диакона (или пресвитера) Евангелие и книгу 
апостольскую, такожде полагает я на анало-
гий. И (с. 17) идут все далее даже до степеней 
солеи, и зде станут, донднже скончают певцы 
тропарь: Единородный Сыне. Пресвитеры же 
и диаконы позади стоят, Егда же скончают 
певцы пение, глаголет архиерей (или иерей) 
молитву сию, возгласно, зря к востоку:

Иерей (тихо) читает молитву:
Боже Вседержителю, Великоимените 

Господи, давый нам вход во Святое Святых 
пришествием Единородного Твоего Сына, 
Господа же и Бога, и Спаса нашего Иисуса 
Христа, молим и просим Твою благостыню, 
понеже пристрашнии и трепетнии есмы, хо-
тяще предстати святому Твоему жертвенни-
ку: низпосли на ны, Боже, благодать Твою 
благую, и освяти наша души, и телеса, и дуси 
и обрати помыслы наши ко благочестию, 
да в чистой совести принесем Тебе дары, 
даяния, плоды, во потребление согрешений 
наших и во умилостивление за вся люди  
Твоя.  Благо- (с. 18) датию и щедротами, 
и человеколюбием Единороднаго Твоего 
Сына, с Нимже благословен еси во веки ве-
ков.Людие: Аминь.

И входят вси во святый олтарь святыми 
дверьми и станут на своих местех, диаконы 

Священник глаголет молитву сию от врат 
до жертвенника:

 Боже Вседержителю великоименитый 
Господи, давый нам вход во Святая Святых 
пришествием Единороднаго Твоего Сына, 
Господа же и Бога, и Спаса нашего Иисуса 
Христа, молим и просим Твою благость, по-
неже пристрашнии и трепетнии есмы, хотя-
ще предстати святому Твоему олтарю, ни-
спосли на ны, Боже, благодать Твою благую, 
(Л. 5 об.) и освяти наша души и телеса, и духи 
и премени мудрования наша ко благоче-
стию, да в чистой совести приносим Ти дары, 
даяния, плоды, во отложение наших пре-
грешений и во очищение всех людей Твоих,  
благодатию и щедротами, и человеколюбием 
Единороднаго Твоего Сына, с Нимже благо-
словен еси во веки веков. Аминь. По входе 
певцы : Троп. И кон. : и проч:

По еже внити во Олтарь диакон исходит, 
глаголет священник: Мир всем,



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

39

же стоят на солее, зряще к западу. Отлагает 
же архиерей жезл свой. И став един от диа-
кон посреди солеи, глаголет зря к людем 
диаконства сия: 

Миром господу помолимся:
Людие: Господи помилуй.
О Свышнем мире и Божиичеловеколюбии 

и спасении душ наших, Господу помолимся.
Людие: Господи помилуй.
О мире всего мира и соединениивсех 

святых Божиих церквей, Господу помолимся.
Людие: Господи помилуй.
(С. 19) О спасении и заступлении свя-

тейшего отца и архиепископа нашего (имя 
рек) о всем причте и христолюбивых людех, 
Господу помолимся.

Людие: Господи помилуй.
О оставлении грехов и прощении прегре-

шений наших, еже избавитися нам от всякия 
скорби, гнева, беды и нужды, и восстания 
врагов,  Господу помолимся.

Людие: Господи помилуй.
Пресвятую, пречистую, преславную, бла-

гословенную Владычицу нашу Богородицу 
и приснодеву Марию, святаго Иоанна, слав-
наго пророка, предтечу и крестителя, боже-
ственныя и всехвальныя апостолы, славныя 
пророки и добропобедныя мученики, и вся 
святыя и праведныя помянем яко да молит-
вами их и предстательствоы вси помиловани 
будем.

Людие: Господи помилуй.
(с. 20) Глаголемым диаконствам, молится 

архиерей (или иерей) пред святою трапезою 
тайно сице:

Щедре и милостиве, долготерпеливе 
и многомилостиве и истинне Господи, приз-
ри от святаго жилища Твоего и услыши ны, 
молящияся Тебе, и избави ны от всякаго 
искушения диавольскаго же и человеческа-
го, и не отстави от нас помощь Твою, ниже 
тягчайшего силы нашея наказания не на-
веди на ны. Не довольны бо есмы побеж-
дати противныя, Ты же силен еси, Господи, 
во еже спасати от всех противлений. Спаси 

Людие : И духови твоему
Священник :

Господь да благословит всех нас, и ос-
вятит во входе и священнодействии боже-
ственных и пречистых таинств и блаженныя    
души (Л. 6.) упокоевая со святыми и правед-
ными своею благодатию и человеколюбием 
ныне и присно и во веки веков. Аминь:

Таже глаголет диакон совокупление:
Миром господу помолимся:
О Свышнем мире и Божиичеловеколю-

бии и спасении душ наших, Господу помо-
лимся.

О мире всего мира и соединениивсех 
святых Божиих церквей, Господу помолимся.

О оставлении грехов и прощении прегре-
шений наших, и еже избавитися нам от вся-
кия скорби, гнева и нужды, и восстания вра-
гов,  Господу помолимся.

Диакон входит. Певцы: Господи  благо-
слови:

Священник возглас:
 Яко свят еси Господи Боже наш, и во свя-

тых (Л. 6 об.) обитаеши и почиваеши, и Тебе 
славу и трисвятую песнь возсылаем Отцу, 
и Сыну и Святому Духу, ныне и присно 
и во веки веков. Людие: Аминь. 

Таже певцы трисвятую поют песнь:

Святый Боже, Святый Крепкий, Святый 
Безсмертный помилуй нас.

И священник молится приклоняся:
Щедре и милостиве, долготерпеливе 

и много-милостиве и истинный Господи, 
призри от готоваго жилища Твоего и услыши 
нас, Твоих молебников, и избави нас от вся-
каго искушения диавольского же и челове-
ческаго, и не отстави от нас помощи Твоея, 
ниже наказаний силы нашея тяжших наведи 
нам. Мы бо (Л. 7) недовольнии во еже по-
бедити противопадающия, Ты же силен еси, 
Господи, во еже спасати от всяких противно-



40

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ны, Боже, от бедствий мира сего по благости 
Твоей, яко да вошедше в чистой совести 
ко святому Твоему жертвеннику, блаженную 
и трисвятую песнь с пренебесными силами 
неосужденно возслем Ти и, благоприятную 
и божественную совер- (с.21) шив службу, 
сподобимся вечныя жизни. Аминь.

И скончавшимся диаконствам, архиерей 
(или  иерей) возглас: 

Яко Свят еси, Господи Боже наш, и во свя-
тых обитаеши и почиваеши, и Тебе славу 
и трисвятую песнь возсылаем, Отцу и Сыну 
и Святому Духу, ныне и присно и во веки 
веков.

Людие: Аминь.
И поют певцы Трисвятое обычно: десная 

страна начинает Святый Боже, таже левый 
лик: Святый Боже, паки десная страна:  Свя-
тый Боже. Таже Слава, и ныне, Святый Без-
смертный от леваго лика. И возглашает диа-
кон: Динамис, и поют певцы десныя страны 
высочайшим гласом: Святый Боже.

Сице поется трисвятое и аще архиерей 
литургисает.

Скончавшуся пению трисвятаго, станет 
архиерей (или иерей) во святых дверех, 
(с. 22) зря к людем и знаменует предстоящия 
глаголя: Мир всем.

Людие отвещают: И духови твоему.
И абие певцы начинают пети косно и со 

сладкопением Аллилуия (трижды). Архие-
рей же (или иерей) исходит с сослужащими 
из святаго олтаря святыми дверми, и идет 
на среду храма, и восходит на амвон. Ар-
хиерей же имеет жезл в шуйце. И сядет 
святитель на место смое, и повелит сести 
и пресвитером, диаконы же позади стоят, 
сиречь, с восточныя страны амвона, по обою 
страну его, два два, зрящи к западу. И прием 
чтец от архиерея благословение, и станет 
на амвоне пред аналогием, зря к западу. И 
скончавшейся Аллилуии, возглашает чтец: 
Чтение от пророчества Исаина (или иныя 
книги)

Диакон возглашает: Вонмем. (с. 23) И 
чтет чтец писания пророческия. Архиерей 
же и пресвитеры седяще внимают чтению, 
такоже и людие. Скончавшуся чтению, паки 
поется Аллилуия. Архиерей же (или иерей) 
глаголет молитву сию тайно:

стей. Спаси нас, Боже, от неудобий мира сего 
по благости Твоей, яко да вшедше в чистой 
совести к святому Твоему олтарю, блажен-
ную и трисвятую песнь с небесными силами 
неосужденно возсылаем Ти и, благоугодную 
Тебе и божественную совершивши службу, 
сподобимся вечныя жизни. Возглас:

Яко Свят еси, Господи Боже наш, и во свя-
тых обитаеши и почиваеши, и Тебе славу 
и трисвятую песнь возсылаем, Отцу и Сыну 
и Святому Духу, ныне и присно и во веки 
веков.

Людие: Аминь: Священник: 

Мир всем.
Людие: И духови твоему. Певцы, Алли-

луия,
(Л. 7 об.) Таже читаются пространней-

ша священнейша словеса, древняго завета 
и пророк, и показуется  Сына Божия вочело-
вечение, страсти же и еже из мертвых вос-
кресение, иже на небеса восход, и паки вто-
рое Его со славою пришествие, и сие бывает 
на всяк день во священном и божественном, 
и по еже прочести и поучити; 



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

41

Возсияй в сердцах наших, Человеколюб-
че Господи, разума нетленный свет, и мыс-
ленныя наша отверзи очи во евангельских 
Твоих проповеданий разумение: вложи в нас 
и блаженных Твоих заповедей страх, да плот-
ские похоти поправше, духовное жительство 
пройдем, вся, яже ко благоугождению Твое-
му и мудрствующе, и деюще.

И по Аллилуиа, возглашает диакон:
Прости, услышим святаго Евангелия.
И восстают вси, восстает же и архиерей 

со пресвитеры.
(Зри, Яко архиерей седит держа жезл 

свой. Паки зри: Яко в Закинфе мирствовати 
архиерею (или иерею), людем же: И духови 
(с. 24) твоему. отвещати указуется, обаче 
во иерусалиме сег не обретохом).

Хотяй чести Евангелие пресвитер воз-
глашает:

Чтение от иже ко ефесеям послания свя-
таго апостола Павла (или иныя книги апо-
стольския).

Диакон:   Вонмем.
(с. 25 ) И чтет писания апостолькия с того 

же места. Архиерей же со пресвитеры паки 
возседят на месте своем. По чтении паки по-
ется Аллилуия. По пропетии же сего, поучает 
архиерей люди, седя на месте своем и держа 
жезл свой. Аще повелит архиерей, иный кто 
проповедует.

Егда же скончает архиерей поучение 
свое, восстанет от места своего вкупе со 
пресвитеры, и вземлет от аналогия святое 
евангелие, имея жезл в шуйце, таже повелит 
пресвитером взяти прочия книги и входит 
во святый олтарь святыми дверьми, после-
дующим пресвитерам. Людие же поют косно: 
Слава Тебе, Господи, слава Тебе.

И станут вси на своих местех, диаконы 
же на солее, зряще к западу, якоже стояху 
в начале божественныя службы. И полагает 
святое евангелие на святей трапезе, в горней 
ея стране, прочия же книги отлагаются. От-
лагает архиерей и жезл свой. И глаголет диа-
кон пред святыми дверми, зря к людем пред 
святыми дрерми, зря к людем ектению сию:

(С. 26.) Рцем вси: Господи, помилуй.
Людие: Господи, помилуй.
Господи Вседержителю, Пренебесне, 

Глаголет. Диакон;
Рцем вси Господи помилуй: 
Господи Вседержителю, Боже Отец на-

ших, молимтися, услыши.



42

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Боже Отец наших, молимтися, услыши.
Людие: Господи, помилуй.
О мире всего мира и единении всех свя-

тых Твоих Церквей, помолимся.
Людие: Господи, помилуй.
О спасении и заступлении Святейша-

го Отца и Архиепископа нашего (имя рек), 
о всем причте и христолюбивых людех, по-
молимся.

Людие: Господи, помилуй.
О еже избавитися нам от всякия скорби, 

гнева, беды и нужды, пленения, горькия 
смерти и беззаконий наших, помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
(С. 27) О предстоящих людех, ожида-

ющих от Тебе богатыя и великия милости, 
молим Тя, буди благоутробен и помилуй.

Зде архиерей (или иерей) обращся к лю-
дем возгласит знаменуя предстоящия из свя-
тых дверей:

Спаси, Боже, люди Твоя и благослови 
достояние Твое.

Людие: Господи, помилуй.
Диакон: Призри на мир Твой милостию 

и щедротами.
Людие: Господи, помилуй.
Вознеси рог христианский, силою честна-

го и животворящего Креста, молитвами Пре-
святыя, благословенныя Владычицы нашея 
Богородицы, Предтечи и апостолов Твоих, 
и всех святых Твоих, молим Тя, Многомило-
стиве Господи, услыши нас, молящихся Тебе, 
и помилуй.

Людие: Господи, помилуй.                   
(трижды).
(с. 28) Архиерей (или иерей) глаголет 

молитву сию тайно, зря к востоком:
Боже, огласивый нас божественными 

и спасительными Твоими словесы, просве-
ти души нас, грешных к восприятию пре-
ждечтеннаго, яко да не токмо слышатели 
явим себе духовных речений, но и творцы 
деяний благих, содержащия веру нелицемер-
ну, живот незазорен, жительство неукорно, 
во Христе Иисусе, Господе нашем, с Нимже 
благословен еси, со Всесвятым и Благим, 
и Животворящим Твоим Духом, ныне и при-
сно и во веки веков.

О свышнем мире и спасении душ наших, 
Господу помолимся.

О мире всего мира и соединении всех 
святых Божиих Церквей, помолимся.

(Л. 8.) О спасении и заступлении всех 
Хритолюбивых людей, молимся Тебе услыши.

О архиепископе нашем: и прочая.
Певцы: Господи, помилуй, Трижды.

О избавитися нам от всякия скорби, гне-
ва, беды и нужды, плена, горькия смерти 
и беззаконий наших, помолимтися услыши.

О предстоящих людех, и ожидающих 
от Тебе богатыя и великия милости, молим 
Тя, умилосердися и помилуй.

Священник благословляет:
Спаси, Боже, люди Твоя и благослови 

достояние Твое, посети мир Твой милостию 
и щедротами.

Вознеси рог христианский, силою честна-
го (л. 8 об.) и животворящего Креста.

Молим Тя Многомилостиве Господи, ус-
лыши нас, молящихся Тебе, и помилуй.

Людие: Господи, помилуй:  Трижды.
Диакон:

О оставлении грехов наших, и прощении 
прегрешений, и еже  избавитися нам от вся-
кия скорби, гнева, беды и нужды Господу 
помолимся.

Дне всего совершенна, свята мирна и  
безгрешна вси у Господа просим.

Ангела мирна, верна наставника, храни-
теля душ и телес наших у Господа просим.

Прощения и оставления грехов и прегре-
шений наших у Господа просим.

(л. 9.) Добрых и полезных душам нашим 
и мира мирови у Господа просим.

Прочее время живота нашего в мире 
и здравии скончати у Господа просим.

Христианския кончины живота нашего 



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

43

Таже, скончавшейымся диаконствам воз-
глас:

Ты бо еси благовестие и прсвещение, 
Спас и страж душ и телес наших, Боже, и еди-
нородный твой Сын, и Дух (С. 29) Твой всес-
вятый, ныне и присно, и во веки веков.

Людие: Аминь.
Таже диакон:
Да внемлем усердне, миром Господу по-

молимся.
Людие: Господи, помилуй.
О свышнем мире и Божием человеко-

любии, и  спасении душ наших, Господу по-
молимся.

Людие: Господи, помилуй.
О мире всего мира, и единении всех свя-

тых Божиих Церквей, Господу помолимся.
Людие: Господи, помилуй.
О спасении и заступлении святейшего 

отца и архиепископа нашего (имя рек), о всем 
причте и Хритолюбивых людех, Господу по-
молимся. Людие: Господи, помилуй.

(С. 30) О оставлении грехов и прощении 
прегрешений наших, и о еже  избавитися 
нам от всякия скорби, гнева, беды и нужды, 
и возстания врагов,  Господу помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
День весь всего совершен, свят, мирен 

и  безгрешен прейти, вси у Господа просим.
Людие: Господи, помилуй.
Ангела мирна, верна наставника, храни-

теля душ и телес наших у Господа просим.
Людие: Господи, помилуй.
Прощения и оставления грехов и прегре-

шений наших у Господа просим.
Людие: Господи, помилуй.
Добрых и полезных душам нашим и мира 

мирови, у Господа просим.
Людие: Подай, Господи.
Добрых и полезных душам нашим и мира 

мирови у Господа просим.
Людие: Подай, Господи.

безболезненны непостыдны и добраго ответа 
на страшнем и трепетнем судищи Христове 
просим;

Пресвятую пречистую преславную, Вла-
дычицу нашу Богородицу и приснодеву Ма-
рию, со всеми святыми и преподобными 
помянувши сами себе и друг друга, и весь 
живот наш Христу Богу предадим. Людие:
Тебе Господи: 

Священник:
Ты бо еси благовещение, Спас и Храни-

тель душ и телес наших, Боже, и Единород-
ный   (л. 9 об.) Твой Сын, и Дух Твой Всесвя-
тый, ныне и присно: Людие: Аминь.

Диакон.
Да никто от оглашенных, да никто от не-

наученных таинстом, да никто от могущих 
с нами помолитися, друг друга познайте, 
двери. Прости вси, паки Господу помолимся. 
Священник: 

Пресвятую, пречистую, преславную 
Владычицу нашу Богородицу и приснодеву 
Марию со всеми  святыми и преподобными 
помянувше, сами себе и друг друга, и весь 
живот наш Христу Богу предадим. Людие, 
Тебе Господи,

Священник.
Внушивый нам Боже, Божестственная 

Твоя словеса и спасительная, просвети души 
нас (л. 10.) грешных в познание предречен-
ных, яко да не токмо слышателем узрети-
ся духовных песней, но и творцам деяний 
благих в веру преходящим нелестну, живот 
непорочен, жительство невинно.

Возглас:
О Христе Иисусе Господе нашем, с ним же 

благословен еси со всесвятым и благим и жи-
вотворящим Духом, ныне и присно и во веки. 
Людие: Аминь.

Священник. Мир всем;
Людие, И духови твоему:
Диакон: Главы наша Господеви прикло-

ним.
Людие: Тебе Господи:



44

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

(С. 31) Прочее время живота нашего 
в мире и здравии скончати нам у Господа 
просим.

Людие: Подай, Господи.
Христианския кончины живота нашего 

неболезненны и  непостыдны, и добраго 
ответа на страшнем и трепетнем судищи 
Христове просим.

Людие: Подай, Господи.
Пресвятую пречистую преславную, бла-

гословенную Владычицу нашу Богородицу 
и приснодеву Марию, святаго Иоанна, слав-
наго пророка, предтечу и крестителя, боже-
ственныя и всехвальныя апостолы, славныя 
пророки, подвизавшиеся, и мученики, и вся 
святыя и праведныя помянувше, сами себе, 
и друг друга, и весь живот наш Христу Богу 
предадим. Людие: Тебе Господи: 

(С. 32) Бываемым диаконствам, молится 
архиерей (или иерей), пред святою трапезою, 
тайно, зря к востоку:

Владыко животворче и благих подателю, 
давый человеком блаженную надежду жиз-
ни вечныя, Господа нашего Иисуса Христа, 
сподоби ны, Блаже, во освящении и сию Ти 
божественную совершати службу, в наслаж-
дении хотящего быти блаженства.

И простирает с пресвитеры антиминс, 
скончавшимся же диаконствам возглашает:

Яко да под державою Твоею всегда хра-
ними, и во свет истины путеводими, Тебе сла-
ву и благодарение возсылаем, Отцу и Сыну 
и Святому Духу, ныне и присно и во веки 
веков.

Людие: Аминь.
Диакон:
Миром воспоим Христу: да никто от огла-

шенных, да никто от непосвящен- (С. 33) ных 
да никто от немогущих молитися с нами: по-
знайте друг друга: Двери. Прости вси.

И входят диакона во святый олтарь ма-
лыми дверьми. И начинают певцы косно и со 
сладкопением:

Священник
Владыко животворче и благих подателю, 

(л. 10 об.) давый человеком блаженную на-
дежду вечныя жизни, Господа нашего Иисуса 
Христа, сподоби нас, Блаже, во освящении 
и сию Тебе божественную совершити службу, 
в восприятие будущаго блаженства. Возглас.

Яко да под державою Твоею всегда хра-
ними и к свету истины наставляеми, Тебе 
славу и благодарение возсылаем, Отцу 
и Сыну и Святому Духу, ныне и присно, 

Людие: Аминь.
Да никто от оглашенных, да никто от не-

наученных таинстом, да никто от могущих  
с нами помолитися, друг друга познайте, 
двери. Прости вси, паки Господу помолимся.

Священник. 
О Христе Иисусе Господе нашем, с ним 

же благословен еси, со всесвятым и бла-
гим, и животворящим Духом ныне и присно 
и во веки. Людие : Аминь:

Священник молитву кадила:
Владыко Вседержителю Царю Славы, 

Боже ведый вся прежде бытия их, Сам пред-
стани в сей святый час призывающим Тя. И 
избави нас от студа прегрешений, очисти 
наш ум, и мудрования оскверненных похо-



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

45

Да молчит всякая плоть человеча 
и да стоит со страхом и трепетом, и ни-
чтоже земное в себе да помышляет: Царь 
бо царствующих и Господь господствующих 
приходит заклатися и датися в снедь верным.

Певаему сему, приемлет архиерей (или 
иеррей) кадильницу, и кадив святую трапезу 
окрест, олтарь весь, таже святыя иконы, лики 
и люди, по обычаю. Архиерей кадит, держа 
в шуйце жезл свой.

Аще архиерей литургисает: По каждении 
отлагает архиерей кадильницу и жезл. И 
исходят царскими дверьми диаконы, дер-
жаще умывальницу и утиральник, и умы- 
(С. 34) вает архиерей руки своя во святых 
дверех пед лицем народа,таже кропит има 
народ. После архиереа умывают руки пред 
лицем народа сослужащии пресвитеры, 
точию не кропят. Входят  же диаконы со 
умывальницею во олталь святыми дверми. 
Таже целует архиерей с служащими святую 
трапезу и мало покланяется народу, и от-
ходит с служащими в предложение. И дает 
архиерей дискос со святым хлебом перво-
му пресвитеру, ничтоже глаголя, чашу же 
второму пресвитеру. Несет же првый пре-
свитер дискос при своих персех. И исходя 
северными дверми предидущим диаконом 
со свещами и кадилы, якоже предписася 
для входа с книгами божественных писаний. 
Архиерей же со входом не идет, но во святем 
олтари ожидает. 

Аще литургисует пресвитер:
По каждении целует иерей святую трапе-

зу, и поклонясь людем, отходит с диаконом 
в предложение, и умывают зде руце. Таже 
подает диакону святый дискос, ничтоже гла-
голя. Диакон же приемлет дискос не  на гла-
ву, но противу персей держит его. Иерей же 
вземлет святый потир, и тако творят вход, 

тей, и мирския лести и всякаго диавольскаго 
делания, и приими из руки нас грешных 
кадило сие, яко же приял еси Авелев, и Ноев, 
и Ааронь, и Самуилов  и всех Твоих святых, 
избавляя нас от всякия лукавыя вещи (л. 11 
об.) и спасая во еже всегда благоугождати 
и поклонятися, и славити Тя Отца и едино-
роднаго Твоего Сына и Духа Святаго, ныне 
и присно и во веки;

И начинают чтецы херувимскую:
Да молчит всякая плоть человеча 

и да стоит со страхом и трепетом, и ничтоже 
земное в себе да помышляет: Царь бо цар-
ствующих и Господь господствующих Хри-
стос Бог наш, приходит заклатися и датися 
в снедь верным. Предходят же сему лицы 
ангельстии со всяким началом и властию, 
многоочитии херувимы и шестокрилная се-
рафими, лица закрывающе и вопиюще песнь: 
Аллилуиа, аллилуиа, аллилуиа:



46

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

якоже предписася для входа с книгами бо-
жественных писаний, предходящим пара-
монарем со светильники и кадильницею, 
еюже кадит парамонарий на несомыя дары. 
И достигше амвона, иже есть на среде хра-
ма, станут иерей со диаконом на нижней 
его степени, зряще к западу, и зде помянут, 
за нихже приносится святая жертва, живыя 
и умершия. И по сих возглашает диакон:

Всех вас да помянет Господь Бог, всегда, 
ныне и присно, и во веки веков.

Людие косно: Аминь
И идут иерей со диаконом ко олтарю, 

и станут пред степенми солеи, зряще к восто-
ку. И глаголет иерей возгласнопредложения 
(зри по сих:

Аще архиерей литургисует: Идуи пре-
свитеры и диаконы через весь храм (с. 33) 
даже до степени солею, диаконом непре-
станно кадящим на несомыя дары. И станут 
вси пред солею, зряще к востоку: пресвитер, 
несый дискос одесную, несый дискос ошуюю, 
диаконы же со свещами и кадильницами 
по обою страну святых дверей. Исходит же 
архиерей из олтаря в царския двери без жез-
ла и кадила, и глаголет первый пресвитер 
тихим гласом: 

Архиерейство твое да помянет Господь 
Бог во царствии своем, всегда, ныне и при-
сно, и во веки веков. 

Архиерей отвещает:
Священство и диаконство ваша да помя-

нет Господь Бог во царствии своем, всегда, 
ныне и присно, и во веки веков.

Таже глаголет молитву предложения 
возгласно, зря из царских дверей к западу.     
Молитва предложения:

Боже, Боже наш, небесный хлеб, пищу 
всему миру, Господа нашего Иисуса Христа 
(с. 37) пославый Спаса и Избавителя, и Бла-
годетеля, благословяща и освящающа нас. 
Сам благослови и предложение сие (Аще 
архиерей литургисует, приемлет зде архие-
рей от пресвитера дискос, и поставляет его 
на святей трапезе, таже возвращься молится 
зря к западу:) и приими в пренебесный Твой 
жертвенник. (Зде приемлет от втораго пре-
свитера святую чашу и поставляет ю на свя-
тей трапезе. И входят пресвитеры и диаконы 
во святый олтарь святыми дверми, и станут 

(л. 12.) Священник внося святыя Дары 
глаголет молитву сию.

Боже, Боже наш, небесный хлеб, пищу 
всего мира, Господа нашего Иисуса Христа 
пославый Спасителя, и Избавителя, и Бла-
годетеля, благословяща и освящающа нас. 
Сам благослови предложение сие и приими 
е в пренебесный Твой жертвенник. 



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

47

на своих си местах. Аще литургисует иерей, 
входит зде с диаконом во святый олтарь, 
и поставляют святая на святей трапезе, яко-
же на литургии Златоустовой творим. Аще 
покрыты быша сосуды, отлагают зде все по-
кровы. И молится архиерей (или иерей) пред 
святою трапезою, зря к востоку, возгласно):

Помяни, яко Благ и Человеколюбец, при-
несших, и ихже ради принесоша, и нас не-
осужденных сохрани во священно (С. 38) 
действии святых Твоих Таин.

Яко святися и прославися всечестное 
и великолепое имя Твое, Отца и Сына и Свя-
таго Духа, ныне и присно и во веки веков.

Людие: Аминь.
И паки поют певцы херувимскую песнь:
Предходят же сему лицы ангельстии со 

всяким началом и властию, многоочитии 
херувимы и шестокрилатии серафими, лица 
закрывающе и вопиюще песнь: Аллилуиа. 
Аллилуиа. Аллилуиа.

Певаему сему, приемлет архиерей (или 
иерей) кадило, и кадит предложенная, гла-
голя молитву сию тайно:

Владыко Вседержителю, Царю славы, ве-
дый вся прежде бытия их, Сам прииди к нам, 
во святый час сей призывающим Тя, и из-
бави ны от срама греховнаго, очисти наш ум 
и помышле (с. 39) ния от нечистых похотей 
и мирския прелести, и всякаго диавольскаго 
действа, и приими от рук нас грешных фимиам 
сей, якоже приял еси приношение Авелево, 
и Ноево, и Аароново, и Самуилово, и всех свя-
тых Твоих, избавляя ны от всякаго деяния лу-
каваго, и спасая во еже всегда благоугождати 
и покланятися, и славити Тебе Отца, и Едино-
роднаго Твоего Сына и Духа Твоего Всесвятаго, 
ныне и присно и во веки веков, аминь.

Диаконы, вземше благословение, исхо-
дят малыми дверми и станут на солее лицем 
к людем. Скончавшуся пению возглашает 
диакон:

 Премудростию Божиею вонмем. 
И глаголют людие вси мерным гласом 

вкупе:
Верую во единаго Бога Отца, Вседержи-

теля, творца небу и земли, видимым (С. 40-
41) споведаю едино крещение во оставление 
грехов. Чаю воскресения мертвых и жизни 
будущего века. Аминь.

Помяни яко Благ и Человеколюбец при-
несших и их же ради принесоша, и нас не-
осужденных сохрани, в священнодействии 
Божественных Твоих Таин. Яко освятися, 
и прославися всечестное и великолепое Имя 
Твое Отца и Сына и Святаго духа, ныне и при-
сно и во веки веков.

Священник: Мир всем.
Диакон: Господи благослови.
(л. 12 об.)    Священник:
Благословен Бог благословляяй и ос-

вящаяй нас в предложении божественных 
и пречистых таинств и блаженныя души упо-
кояя со святыми и  преподобными и ныне 
и присно и во веки веков.

Диакон: Премудростию вонмем
Начинает священник:
Верую во единаго Бога Отца Вседер-

жителя, Творца небу и земли. И во единаго 
Господа Иисуса Христа Сына Божия. И проч. 
Символа веры.



48

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Глаголему символу веры, молится архие-
рей (или иерей) тайно:

Боже и Владыко всех, достойны ны соде-
лай часа сего недостойных, Человеколюбче, 
да очистившеся от всякаго коварства и лице-
мерия, соединимся друг другу мира и любви 
союзом, утвержденны Твоего боговедения 
священием, ради Единороднаго Твоего Сына 
Христа, с Нимже благословен еси, со Пресвя-
тым и Благим, и Животворящим Твоим Духом 
ныне и присно и во веки веков.

И по скончании Символа веры, возглаша-
ет диакон зря к людем:

Станем добре, Миром Господу помо-
лимся. 

(С. 42) Таже архиерей (или иерей) воз-
глас: 

Яко Бог милости, любви, щедрот и че-
ловеколюбия еси, Ты и Единородный Твой 
Сын, и Дух Твой Всесвятый, ныне и присно 
и во веки веков.

Людие: Аминь.
И знаменует архиерей (или иерей) люди, 

глаголя: Мир всем.
Людие: И духови твоему.
Диакон: Возлюбим друг друга лобзанием 

святым.
И поют певцы со сладкопением: Возлю-

блю Тя, Господи, крепосте моя, Господь ут-
верждение и прибежище, и избавитель мой.

Архиерей же (или иерей) целует край 
дискоса, таже край чаши и святую Трапезу. 
Подобне творят и сослужащии пресвитеры, 
(С.43) таже целуют архиерея в руку, друг же 
друга в уста, якоже мы во  святый день Пасхи 
обыкохом творити. Тожде творят и диаконы, 
стояще на солее. Скончавшуся пению воз-
глашает диакон:

Главы наша Господеви приклоним.
Людие вельми косно: Тебе Господи.
Архиерей же (или иерей), приклонив гла-

ву, глаголет молитву сию тайно: 
Едине Господи и Милостиве Боже! При-

клоншим выя своя пред святым Твоим жерт-
венником, и просящим у Тебе духовныя дары, 
ниспосли благодать Твою благую и благосло-
ви всех нас всяким благословением духов-
ным и неотъемлемым, иже в Вышних живый 
и на смиренные призираяй: Яко хвально 

Потом молится преклонь выю.
Всех Боже и Владыко, достойны нас со-

делай часа сего недостойных. Человеколюб-
че да чисти суще всякия лести, и всяккаго 
лицемерия соединимся друг (л. 13.) другу 
мира и любви союзом извествуеми богови-
дения Твоего освящением чрез Единород-
наго Твоего Сына, Господа  же и Спа-сителя 
нашнго Иисуса Христа, с Нимже благословен 
еси, со Всесвятым и Благим, и Живо-творя-
щим Твоим Духом ныне и присно и во веки 
веков. Аминь.

Диакон:
Станем добре, станем благоговейно, ста-

нем со страхом Божиим и умилением.
Миром Господу помолимся. 
Священник:
Яко Бог мира, милости, любве, щедрот 

и человеколюбия еси, Ты и Единородный 
Твой Сын, и Дух Твой Всесвятый, ныне и при-
сно.

Людие:  Аминь
(л. 13 об.) Священник: Мир всем.
Людие, И духови твоему:
Диакон
Возлюбим друг друга в лобзании святом

Главы наша Господеви приклоним.

Священник приклоняяся глаголет молит-
ву сию тайно.

Единый Господи и Милостиве Боже при-
клоняющим своя выя пред святым олтарем 
и просящим яже от Тебе духовныя дары, 
ниспосли благодать Твою благую и благо-
слови всех нас всяким благословением ду-
ховным и неотъемлемым, на высоких Живый 
и на смиренныя Призираяй.



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

49

и покланяемо, и препрославлено есть всес-
вятое имя Твое, Отца и Сына и Святаго Духа. 
Аминь.

(С. 44)Диакон, зря в святыя двери ко свя-
тей трапезе глаголет возгласно:

Господи Благослови.
Архиерей (или иерей) возглас:
Господь да благословит ны, и да поспе-

шит нам, и достойны да сотворит ны пред-
стояния святаго Своего жертвенника и при-
шествия (+ знаменует дискос) святаго Твоего 
Духа  (+ знаменует чашу) Своею благодатию 
и человеколюбием, всегда, ныне и присно 
и во веки веков.

Людие вельми косно: Аминь.

Возглас:
(л. 14.) Яко хвально и покланятель-

но, и преславно есть всесвятое имя Твое, 
Отца и Сына и Святаго Духа ныне и присно 
и во веки веков.

Диакон: Господи, благослови.
Священник:
Господь да благословит и послужит всем 

нам своею благодатию и человеколюбием. 
И паки:

Господь благословит нас, и достойных 
сотворит предстояния святаго олтаря всегда 
ныне и присно и во веки.

И паки:
Благословен Бог, благословляяй и освя-

щаяй всех нас в предстоянии и священно-
действии пречистых Его Тайн, всегда, ныне 
и присно и во веки.

(л. 14 об.) Диакон творит соборное со-
вокупление

Миром Господу помолимся
Людие: Господи помилуй
Сим глаголемым священник чтет молит-

вы, яже напреди. Диакон
Спаси, помилуй, ущедри и сохрани нас 

Боже Твоею благодатию.
О свышнем мире и Божием человеко-

любии, и спасении душ наших, Господу по-
молимся.

О мире всего мира и единении всех свя-
тых Божиих церквей, Господу помолимся.

О плодоносящих и добродеющих во свя-
тых Божиих церквах, и поминающих убогих, 
вдовы и сирыя, странныя и требующия запо-
ведавших нам, яко же поминати их в молит-
вах, Господу помолимся.

(л. 15.) О еже в старости и безсилии су-
щих, недугующих, труждающихся, от духов 
нечистых оскорбляемых, от Бога о скором ис-
целении и спасении их, Господу помолимся.

О иже в девстве и чистоте, и в честнем 
браце пребывающих, и иже в горах, и вер-
тепах и разселинах земных подвизающихся 
преподобных отцех же и братиях, Господу 
помолимся.

О плавающих, путешествующих, стран-
ствующих христианех и иже в пленении 
и изгнании, и в темницах и в горких работах 
сущих братиях наших, мирном возвращении 
их, Господу помолимся.



50

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Певаему сему, поклоняется архиерей 
(или иерей) с сослужащими, глаголя в себе: 

Слава в вышних Богу, и на земли мир, 
в человецех благоволение (трижды).

Господи, устне мои отверзеши, и уста моя 
возвестят хвалу Твою (трижды).

Да исполнятся уста моя хваления Твоего, 
Господи, яко (С. 45)да воспою славу Твою, 
весь день великолепие Твое 

(трижды).
И поклоняся мало на обе страны сослу-

жащим, поет вкупе с ними благолепно со 
сладкопением, во глас 5:: Возвеличите Госпо-
да со мною, и вознесем имя Его вкупе.

Людие же отвещают в тойже глас: Дух Свя-
тый найдет на Тя, и сила Вышняго осенит Тя.

(л. 15 об.) О оставлении грехов и проще-
нии согрешений наших и о еже избавитися 
нам от всякия скорби, гнева, беды и нужды 
и возстания врагов, Господу помолимся.

О благорастворении воздухов, дождей 
мирных, росах благих, плодов изобилии со-
вершенном, благолетии и венце лета. Госпо-
ду помолимся.

О предстоящих и молящихся с нами в сей 
святый час и на всяко время, отцех же и бра-
тиях наших, о тщании, труде и предусердии 
их, Господу помолимся.

О всякой душе христиансткой, скорбящей 
и труждающейся, милости  и помощи Божи-
ей требующей, и во обращении заблудших, 
здравии (л. 16) немощствующих и избавле-
нии плененных, упокоении преждеусопших 
отцех же и братий, Господу помолимся.

О еже услышатися и благоприятну быти 
молению нашему пред Богом, и еже ниспос-
латися на нас  богатым милостем и щедротам 
Его Господу помолимся.

Пресвятую, пречистую, преславную, бла-
гословенную Владычицу нашу Богородицу 
и приснодеву Марию и вся святыя и правед-
ныя помянем, яко да молитвами и молениями 
их вси помиловани будем.

О предлежащих честных и небесных, 
неизреченных, пречистых, славных, страш-
ных, ужасных, божественных дарех, и спасе-
нии предстоящаго и приносящаго сия иерея 
или архиепископа] Господу Богу помолимся.

(л. 16 об.)Людие: Господи помилуй. Триж-
ды.

Таже печатлеет дары священник и стоя 
глаголет в себе сице:

Слава в вышних Богу, и на земли мир, 
в человецех благоволение. Трижды.

Господи, устне мои отверзеши, и уста моя 
возвестят хвалу Твою. Трижды.

Да исполнятся уста моя хваления Твоего, 
Господи, яко да воспою славу Твою, весь день 
великолепие Твое. Трижды.

Отца, аминь, и Сына, аминь, и Святаго 
Духа ныне и присно и во веки веков. Аминь.

И приклоняя семо и онамо глаголет.
Возвеличите Господа со мною и вознесем 

имя Его вкупе. И отвещают.
Дух Святый найдет на Тя, и сила Вышняго 

осенит Тя.



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

51

Аще служит един токмо иерей со диако-
ном, исходит иерей святыми дверми из олта-
ра на солею, и зря к людем поет сия вкупе со 
диаконом, таже отвещавше людем, мало по-
клоняется и возвращается ко святей трапезе.

Егда же поют людие, Аще литургисает ар-
хиерей, глаголют сослужащии тихим гласом: 
Помяни и нас, владыко святый. Архиерей же 
отвещает такожде: Да помянет вас Господь 
во царствии Сво- (с.46) ем всегда, ныне 
и присно, и во веки веков. Аще пресвитеры 
Сослужат иерееви, глаголют ему: Помяни 
и нас, владыко, той же отвещает: Да помянет 
нас Господь во царствии Своем всегда, ныне 
и присно, и во веки веков.

И скончавшуся пению, абие глаголет диа-
кон диаконства сия, зря к людем:

Миром Господу помолимся.
Людие: Господи, помилуй.
Диакон обращься мало в святыя двери:
Спаси, помилуй, ущедри и сохрани нас, 

Боже, Твоею благодатию.
Диакон паки зря к людем:
О свышнем мире и Божием человеко-

любии, и спасении душ наших, Господу по-
молимся.

Людие: Господи, помилуй.
(С. 47) О мире всего мира и единении 

всех святых Божиих церквей, Господу по-
молимся.

Людие: Господи, помилуй.
О святей вселенстей и апостольстей 

церкви, еже от конец земли даже до конец 
ея, Господу помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
О спасении и заступлении святейшаго 

нашего отца и Архиепископа (имя рек), всего 
причта и христолюбивых людех, Господу по-
молимся.

Людие: Господи, помилуй.
О благочестивейших и боговенчанных 

православных царех, всей палате и воинстве 
их, и о еже с небесе помощи и победе, Госпо-
ду помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
О святем Христа Бога нашего граде, цар-

ствующем граде, всяком граде и стране, 
и иже в православной вере и (С. 48) благо-
честии Божии живущих в них, о мире и без-
мятежии их, Господу помолимся.



52

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Людие: Господи, помилуй.
О плодоносящих и добродеющих во свя-

тых Божиих церквах, и поминающих убогия, 
вдовицы и сироты, странныя и в нужде су-
щия, и о заповедавших нам, яко да поминаем 
их в молитвах, Господу помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
О еже в старости и немощи сущих, бо-

лящих, труждающихся, и от духов нечистых 
стужаемых, еже от Бога скором исцелении 
и спасении их, Господу помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
О еже в девстве и чистоте, и подвизе, 

и в честнем браце пребывающих, и о еже 
в горах, вертепах и пропастех земных подви-
зающихся (С. 49) преподобных отцех и брати-
ях, Господу помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
О плавающих, путешествующих, стран-

ных христианех и о еже в пленении и из-
гнании, и в темницах и в тяжких работах су-
щих братиях наших, мирном возвращении 
коегождо в дом свой с радостию, Господу 
помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
О предстоящих и сомолящихся нам в час 

сей святый и во всякое время отцех же и бра-
тиях, тщании, труде и усердии их, Господу 
помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
И о всякой душе христианстей, скорбя-

щей и озлобленней, милости Божия и помо-
щи требующей, и о обращении заблудших, 
здравии болящих, о свобождении пленен-
ных, упокоении преж-

(с. 50) депочивших отец и братий, Госпо-
ду помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
О оставлении грехов и прощении со-

грешений наших еже избавитися нам 
от всякия скорби, гнева, беды и нужды 
и возстания язык, Господу помолимся.
Людие: Господи, помилуй.

Пространнее о благорастворении воз-
духов, дождех мирных, росах благих, пло-
дов изобилии, совершенном плодородии, 
и о венце лета, Господу помолимся.

Людие: Господи, помилуй.
О еже услышану и благоприят-

ну быти молению нашему пред Богом, 



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

53

и ниспослатися нам богатым милостем 
и щедротам Его, Господу помолимся.
Людие: Господи, помилуй.

Пресвятую, пречистую, преславную, бла-
гословенную Владычицу нашу Богоро- (с. 51) 
дицу и приснодеву Марию, святых и блажен-
ных Иоанна, славнаго пророка, Предтечу 
и Крестителя, Стефана перводиакона и пер-
вомученика, Моисея, Аарона, Илию, Елиссея, 
Самуила, Давида, Даниила пророки, и вся 
святыя и праведныя помянем, яко да молит-
вами и молении их вси помиловани будем.

Людие: Господи, помилуй.
О предлежащих честных и пренебес-

ных, неизреченных, пречистых, славных, 
страшных, ужасных, божественных дарех, 
и о спасении предстоящего и приносящаго 
сия честнаго отца нашего и архиерея (имя 
рек, или иерея имя рек, аще литургисает 
иерей) Господа Бога молим.

Людие: Господи, помилуй. 
(3-жды):
Глаголющю диакону ектению сию, молит-

ся архиерей (или иерей) пред святою трапе- 
(С. 52) зою, преклонив главу и мало пред 
собою руце ко святей трапезе, тайно сице:

(Ведомо же буди, яко в Закинфе молитвы 
сия глаголются от иерея вне олтаря за соле-
ей, среди народа, обаче в Иерусалиме сего 
не обретохом).

Молитва святаго Иакова:
Призревший на ны милостию и щедрота-

ми, Владыко Господи, и даровавый дерзнове-
ние нам смиренным и грешным, и недостой-
ным рабом Твоим предстояти святому Твоему 
жертвеннику и приносити Тебе страшную 
сию и безкровную жертву о наших гресех 
и о людских неведениих, призри на мя, непо-
требнаго раба Твоего, и изглади моя прегре-
шения благоутробия ради Твоего, и очисти 
моя уста и сердце от всякия скверны плоти 
и духа, и отстави от мене всякий помысл 
срамный же и неразумный, и удостой мя, си-
лою Всесвятаго (с. 53) Твоего Духа, в службу 
сию, и приими мя ради Твоея благости, при-
ближающагося святому жертвеннику, и бла-
говоли, Господи, приятным быти приносимым 
Тебе даром сим руками нашими, снисходяще 
моим немощем, и не отвержи мене от лица 
Твоего, ниже возгнушайся моего недостоин-

(л. 17)      Таже священник пространне
Посетивый нас в милостех щедротах, 

Владыко Господи, и даровавый нам смирен-
ным и грешным, и недостойным рабом Твоим 
предстати святому Твоему олтарю и приноси-
ти Тебе страшную сию и безкровную жертву 
о наших согрешениих и людских невеже-
ствий, призри на мя, непотребнаго раба Тво-
его, и изглади моя прегрешения ради Твоего 
благоутробия, и очисти моя устне, и сердце 
от всякия скверны плотския и духовныя, 
и отстави от мене всякую мысль студную, 
и отстави мя, силою Всесвятаго Твоего Духа, 
совершити служение сие, и приими мя ради 
благости Твоея, приближающася к святому 
Твоему олтарю. И благоволи, Господи, при-
ятным быти приносимым сим даром нашими 
руками, (л. 17 об.) снисходя моим немощем, 
и не отвержи мя от лица Твоего, ниже воз-
гнушайся моего недостоинства, но помилуй 



54

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ства, но помилуй мя, Боже, и по множеству 
щедрот Твоих презри беззакония моя, яко 
да не-осужденно пришед пред славу Твою, 
сподоблюся покрова Единороднаго Твоего 
Сына и озарения Всесвятаго Твоего Духа, 
и не яко раб греха отвержен буду, но яко раб 
Твой обрету благодать и милость, и остав-
ление грехов в сем и в будущем веце. Ей, 
Владыко Вседержителю, Всесильне Господи, 
услыши моление мое: Ты бо еси вся действу-
яй во всех, и от Тебе вси чаем во всех помощи 
же и заступления, и от Единороднаго Твоего 
Сына (с. 54) и Животворящего Духа, ныне 
и присно и во веки веков.

И молитсу сию:
Боже, иже многаго ради и неизреченнаго 

человеколюбия ниспославый Единороднаго 
Твоего Сына в мир, да заблудшее возвратит 
овча, не отвратися нас, грешных, вручаю-
щих Ти страшную сию и безкровную жертву: 
не бо на правды наша уповаеющи есмы, 
но на милость Твою благую, ею же род наш 
соблюдаеши. И ныне молимся и просим Твою 
благостыню: да не будет во осуждение лю-
дем Твоим устроенное нам сие ко спасению 
таинство, но во оставление грехов, во обнов-
ление душ и телес, во благоугождение Тебе, 
Богу и Отцу.

И молитву сию святаго Василия. Ведомо 
буди, яко во Иерусалиме сия молитва не гла-
голется, зане не святаго Иакова, но святаго Ва- 

(с.55) силия есть. Мы же написахом зде 
сию, понеже в древних хартиях обретается 
на сем месте.

Господи Боже наш, создавый ны и введый 
в жизнь сию, показавый пути во спасение, 
даровавый нам небесных таинств откровение, 
Ты еси положивый ны в службу сию силою 
Всесвятаго Твоего Духа. Благоволи Владыко 
быти нам  служителем Новаго Твоего Завета, 
слугам пречистых твоих таинств, и приими нас, 
приближающихся святому твоему жертвенни-
ку по множеству милости Твоея, да достойны 
будем еже приносити Тебе дары же и жертвы 
о своих  си и о людских неведениих. И даждь 
нам, Господи, со всяким страхом и чистою со-
вестию приносити Тебе духовную сию и без-
кровную жертву, юже приимше во святый 
и принебесный и мысленный твой жертвен-
ник, в воню благоухания, возниспосли 

мя по велицей  милости твоей и по множе-
ству щедрот Твоих презри беззакония моя, 
да неосужденно пришед пред славу Твою, 
сподоблюся покрова Твоего Единороднаго 
Сына и осияния Всесвятаго Духа, но да яко 
раб греха отриновен буду, но да яко раб Твой 
обрящу благо-дать и милость, и оставление 
грехов пред Тобою в нынешнем и в будущем 
веце. Ей, Владыко Вседержителю, Всесильне 
Господи, услыши моление мое: Ты бо еси иже 
вся деяй во всех, и от Тебе вси испрошаем 
о всех помощи же и заступления, и Едино-
роднаго Твоего Сына, и Благаго, и (л. 18) 
Животворящего и Единосущнаго Духа, ныне 
и присно и во веки.

Боже, иже многаго ради и неизреченна-
го человеколюбия пославый Единороднаго 
Твоего Сына в мир, да заблудшаго возвратит 
овча, не отврати нас, грешных, начинающих 
Твою страшную сию и безкровную жертву. 
Не бо на правды наша надеющеся есмы, 
но на Твою милость благую, ею же род наш 
снабдеваеши. Молимся и просим благость 
Твою: да не будет во осуждение людем Тво-
им со-строенное нам ко спасению таинство, 
но в заграждение грехов и обновление душ 
и телес, в благоугождение Тебе, Богу и Отцу. 
Милостию и человеколюбием Единородного 
Твоего Сына. с Ним же  благословен еси со 
Всесвятым и (л. 18 об.) Благим и Животворя-
щим Твоим Духом, ныне и присно и вовеки.

Господи Боже создавый нас и приведый 
в жизнь сию. Показавый нам пути ко спасе-
нию, даровавый нам небесных таинств от-
кровение, и положивый нас в служение сие 
силою Всесвятаго Твоего Духа. Благоволи 
Владыко быти нам  служителем Новаго Тво-
его Завета, слугам пречистых твоих таинств, 
и приими нас приближающихся святому тво-
ему олтарю по множеству милости Твоея, 
да достойни будем еже приносити Тебе дары 
же и жертвы, о себе же и о людских не-
вежествии, и даждь нам Господи со всяким 
страхом и чистою совестию Принести Тебе 
духовную сию и безкровную (л. 19) жертву, 
юже приим во святый и принебесный и мыс-
ленный твой жертвенник, в воню благоуха-



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

55

(с. 56) нам благодать всесвятаго Твоего 
Духа. Ей Боже призри на ны, и воззри на сло-
весную сию службу нашу, и приими ю, яко 
же приял еси Авелевы дары, Ноевы жертвы, 
Авраамова всеплодия, Моисеева и Ааронова 
священства, Самуилова мирная, Давидово 
покаяние, Захариино кадило, яко же приял 
еси от рук святых Твоих апостол истинную 
сию службу: сице приими и от рук грешных 
предлежащия дары сия во благости Твоей. 
И даждь быти приношению нашему благо-
приятну, освященну Духом Святым во ис-
купление наших прегрешений и людских 
неведений,  и во упокоение преждепочивших 
душ, да и мы грешнии и недостойнии раби 
Твои, сподобльшеся нелеицемерно служити 
святому Твоему жертвеннику, приимем мзду 
верных и мудрых строителей, и обрящем 
благодать (с. 57) и милость в день страшный 
воздаяния Твоего праведнаго и благаго.

Приглаголет же и сие:
Ведомо буди, яко в Закинфе иерей зде 

входит во святый олтарь святыми дверьми, 
и чтет молитву сию пред святою Трапезою, 
сего ради молитва сия молитвою завесы, 
сиречь, внутрь олтаря, именуется.

       Молитва завесы:
Благодарим Тя, Господи Боже наш, яко 

дал еси нам дерзновение во входе святых, 
Егоже обновил еси нам путь новый и живый 
чрез завесу плоти Христа Твоего. Сподо-
бившеся же внити на место селения славы 
Твоея, внутрь же быти завесы и святая свя-
тых зрети, припадаем благостыни Твоей, 
Владыко, помилуй нас: понеже пристрашни 
и трепетни есмы хотяще предстояти святому 
Твоему жертвеннику и принести (с. 58) Тебе 
страшную сию и безкровную жертву о наших 
согрешениих и о людских неведениих. Ни-
спосли на ны, Боже, благодать Твою благую 
и освяти наша души и телеса, и дуси, и пре-
мени помышления наша ко благочестию, яко 
да чистою совестию принесем Ти милость, 
мир, жертву хваления.

Скончавшимся диаконствам возглас:
Милостию и щедротами Единороднаго 

Твоего Сына, с Нимже благословен еси, со 
Пресвятым и Благим, и Животворящим Тво-
им Духом, ныне и присно и во веки веков.

Людие: Аминь.

ния духовнаго возниспосли нам благодать 
всесвятаго Твоего Духа. Ей Боже призри 
на ны, и призри на словесную службу нашу 
сию, и приими ю яко же приял еси Авелевы 
дары, Ноевы жертвы, Моисеева и Аароня 
священства, Самуилова мирная, Давидово 
покаяние, Захариино кадило, яко же приял 
еси от руки апостол Твоих истинную сию 
жертву, сице приими и от рук грешных пред-
лежащия сия дары во благости Твоей. И 
даждь приношению нашему быти благопри-
ятну, освященну Духом Святым во освяще-
ние наших прегрешений и людских невеже-
ствиих и во упокоение преждеусопших душ, 
да и мы смирении и (л. 19 об.) грешнии и не-
достойнии раби Твои сподобящеся нелестно 
служити святому Твоему олтарю, восприимем 
мзду верных и умных домостроитель и об-
рящем благодать и милость в день страшный 
воздаяния праведнаго и благаго.

Молитва завесы
Благодарим Тя Господи Боже наш, яко 

дал еси нам дерзновение во входе святых 
твоих, иже возвестил еси нам путь нов и жи-
вый чрез завесу плоти Христа Твоего, спо-
доблшеся убо внити на место селения сла-
вы Твоея, внутрь же быти завесы, и святая 
святых узрети. Припадаем Твоей благости, 
Владыко помилуй нас, понеже пристрашни 
и трепетни есмы имуще предстати святому 
твоему (л. 20) олтарю, и приносити страшную 
сию и безкровную жертву о наших гресех 
и людских невежествиих, посли Боже бла-
годать Твою благую и освяти наша души 
и телеса и духи, и примени наша мудрования 
ко благочестию, да в чистой совести при-
носим тебе милость мира жертву хваления. 

Возглас
Милостию и человеколюбием Единород-

наго Твоего Сына, с Нимже благословен еси, 
со Пресвятым и Благим, и Животворящим 
Твоим Духом, ныне и присно. Людие: Аминь.



56

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

И знаменует архиерей (или иерей) люди 
глаголя:

Мир всем.
Людие: И духови твоему.
(с. 59) Диакон: Станем добре. Станем 

благочестне. Станем со страхом Божиим 
и сокрушением. Вонмем: святое возношение 
в мире Богу.

И входят диаконы во святый олтарь ма-
лыми дверьми, и вземше рипиды, веют свя-
тая.

Людие: Милость мира, жертву хваления.
Архиерей же (или иерей) глаголет молит-

ву сию тайно:
Изнаменательно одевающия священно-

действие сие покровы гаданий открыв, ясно 
покажи нам, и умная наша очи необыменнаго 
Твоего света исполни, и очистив нищету нашу 
от всякия скверны плоти и духа, достойны 
соделай ны страшнаго сего и ужаснаго пред-
стояния, яко преблаго-утробен и милостив 
(с. 60) Бог еси, и Тебе славу возсылаем, 
Отцу и Сыну и Святому Духу, ныне и присно 
и во веки веков.

Исшед архиерей или иерей из святаых 
дверий, станет на высшей степени солеи 
и возгласит зря к людем, воздвиг десную 
руку свою:

Любовь Бога и Отца, и благодать Господа 
и Бога, и Спаса нашего Иисуса Христа, и при-
частие и дар Всесвятаго Духа да будет со 
всеми вами.

И знаменует люди.
Людие: И со духом твоим.
Архиерей (или иерей), воздев очи свои 

горе и воздвиг руце, такожде зря к людем, 
возглашает:

Горе имеем ум и сердца
Людие: Имамы ко Господу.
Архиерей или иерей: Благодарим Госпо-

да.
(с. 61) И сложив крестообразно руце свои 

на  персех мало покланяется людем, и воз-
вращается ко святей трапезе.

Людие поют косно и со сладкопением:
Достойно и праведно.
(Зри, яко прочих слов, сиесть, Поклоня-

тися Отцу, и прочая на сей литургии не поем).
Архиерей же или иерей, зря к востоку, 

преклонив главу, и мало простер пред собою 

Священник: Мир всем.

Диакон:
Станем добре, станем благоговейно, 

станем со страхом Божиим и умилением. 
Вонмем святым возношением мир Богу при-
носити. 

(л. 20 об.) Людие: Милость мира, жертву 
хваления.

Священник
И облежащая священной сей тайне га-

дателне, одеяния гаданий открыв светло 
нам покажи и умныя наша зраки необъят-
наго света исполни. И очистив нищету нашу, 
от всякаго осквернения плоти и духа, до-
стойну соделай страшнаго сего и трепетнаго 
предстояния, якопреблагословен и милостив 
Бог еси и Тебе славу возсылаем Отцу и Сыну 
и Святому Духу, ныне и присно.

Таже возглашает:
Любовь Бога и Отца, и благодать Господа 

и Бога, и Спаса, и освящение и дар Святаго 
Духа да будет со всеми вами. Людие: И со 
духом твоим.

(л. 21)   Священник:
Горе имеем ум и сердца.

Людие: Достойно и праведно.

Таже молится священник.
Коль воистинну достойно есть и правед-



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

57

руце ко святей трапезе, молится тайно сице, 
творя благодарение:

Яко воистину достойно есть и праведно, 
лепо же и потребно, Тя хвалити, Тя пети, 
Тебе кланятися, Тебе славословити, Тебе 
благодарити всякия твари видимыя и не-
видимыя Содетеля, сокровище вечных благ, 
источника жизни и безсмертия, всяческих 
Бога и Владыку, Егоже поют небеса и не-
беса небес, и вся силы их, солнце же и луна, 
(с. 62) и весь звездный лик, земля, море 
и вся яже в них, Иерусалим прене-бесный, 
собор избранных, Церковь перворожденных, 
написанных на небесех, дуси праведных 
и пророк, души мученик и апостол, ангели, 
архангели, престоли, господствия, начала 
же и власти, и силы страшныя, Херувими 
многоочитии и шестокрилатии Серафимы, 
иже двема крилама покрывают лица своя, 
двема же ноги, и двема летающе взывают 
друг ко другу неусыпными усты, немолчными 
славословленьми:

Велегласно: Победную песнь великолеп-
ныя Твоея славы, светлым гласом поюще, 
вопиюще, славословяще, взывающе и гла-
голюще.

Людие: Свят, Свят, Свят, Господь Саваоф, 
исполнь небо и земля славы Твоея. Осан-
на в вышних, благосло- (с. 63) вен грядый 
во имя Господне. Осанна в вышних.

Певаемей сей песни, молится архиерей 
или иерей тайно сице:

Свят еси  (+ знаменует дискос) Царю 
веков и всякия святыни Господи и Подате-
лю (+ знаменует чашу). Свят и Единородный 
Твой Сын, Господь наш Иисус Христос, Имже 
вся сотворил еси (+ знаменует обоя). Свят 
же и Дух Твой Всесвятый, проницаяй всяче-
ская и глубины твоя, Бога и Отца. Свят еси 
Всесильне, Страшне, Блаже, Благоутроб-
не, наипаче состраждаяй созданию Твоему. 
Сотворивый от земли человека по образу 
Твоему и подобию, и даровавший ему на-
слаждение райское, преступивша же запо-
ведь Твою и отпадша, сего не презрел еси, 
ниже оставил еси, Блаже, но наказал еси сего 
яко Благоутробный (с. 64) Отец, призвал еси 
его через закон, наздал еси его через про-
роки, последи же Самаго Единороднаго Тво-
его Сына, Господа нашего Иисуса Христа 

но, лепотно же и должно Тебе хвалити, Тебе 
пети, Тебе благословити, Тебе покланятися, 
Тебе славословити, Тебе благодарити, иже 
всея твари видимыя же и невидимыя Со-
детеля, сокровищу вечных благ, источнику 
жизни и безсмертия, всех Богу и Владыке. 
Егоже поют небеса и небеса небес, и вся 
сила их, солнце же и луна, и всяк звездный 
лик, земля, море и вся яже в них, Иерусалим 
небесное торжество, Церковь перворожден-
ных, написанных 

(л. 21 об.) на небесех, духи праведных 
и пророк, души мученик и апостол, ангели, 
архангели, престоли, господствия, начала 
же и власти, и силы страшныя, Херувими 
многоочитии и шестокрилатии Серафимы, 
иже двема убо крылы закрывают лица своя, 
двема же нозе, и двема летающе зовяху един 
ко другому непрестанными усты, немолчны-
ми славословленми. Возглас: 

Победную песнь велелепотныя Твоея 
славы, светлым гласом поюще, вопиюще, 
славословяще, взывающе и глаголюще. Лю-
дие: 

Свят, Свят, Свят, Господь Саваоф, исполнь 
небо и земля славы Твоея. Осанна в вышних, 
благословен грядый во имя Господне. Осанна 
в вышних.

(л. 22) Священник печатлея Дары глаго-
лет тайно:

Свят еси Царю веков и всея святыни 
Господи и Спасе, Свят и Единородный Твой 
Сын, Господь наш Иисус Христос, Имже вся 
сотворил еси. Свят же и Дух Твой Святый, 
испытаяй вся и глубины твоя, Божия. Свят 
еси Вседержителю, Всесилне, Блаже, Страш-
не, Благоутробне, милосердуяй наипаче о  
создании Твоем от земли человека по об-
разу Твоему и подобию, даровавый ему рая 
восприятие, преступаша же заповедь Твою 
и испадша, сего не презрел еси, ниже оста-
вил еси, Блаже, но показал еси его яко Отец 
Благоутробный, призвал еси его законом, 
пестунствовал еси 

(л. 22 об.) его через пророки, последи же 
Самаго Единороднаго Твоего Сына, Господа 
нашего Иисуса Христа ниспослал еси в мир, 
да, пришед, Твой обновит и воскресит образ. 



58

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ниспослал еси в мир, да Сам пришед Твой 
обновит и возставит образ. Иже снисшед 
с небесе и воплощся от Духа Свята и Марии 
святыя Приснодевы и Богородицы, споживе 
же человеком, вся устрои ко спасению рода 
нашего. Хотяще же вольную и животворя-
щую Крестом смерть за ны грешныя прияти, 
в нощь, в нюже предяшеся, паче же Сам Себе 
преяше за мира живот и спасение,

Принимает левой рукой с дискоса святой 
хлеб и, возвышая его, продолжает:

прием хлеб во святыя и пречистыя и без-
смертныя Своя руки, воззрел на небеса и по-
казал Тебе Богу и Отцу, благодарив, благо-
словив, освятив, (+ зна- (с. 65) менует святой 
хлеб,прелагает его в десную руку, и держит 
крайними персты десныя руки, мало воз-
вышь) преломив, подаде святым и блажен-
ным Своим учеником и апостолом рек:

Возгласно: Приимите, ядите, сие есть 
Тело Мое, еже за вы ломимое и предаемое 
во оставление грехов. И полагает святый 
хлеб на дискос.

Людие: Аминь.
Архиерей (или иерей) вземлет Святую 

чашу и держит ю мало подъем, глаголя тайно 
(в Закинфе сия возгласно глаголется):

Такожде по еже вечеряти, прием чашу 
и растворив от вина и воды, зряще на небеса 
и  показав Тебе Богу и Отцу, и благодарив, 
освятив (+ знаменует чашу) исполнив Духа 
Свята, подаде святым и блаженным Своим 
учеником и апостолом, рек: (с. 66) Возгласно:
Пейте от нея вси, сия есть Кровь Моя новаго 
завета, яже за вы и за многиях изливаемая 
и предаемая во оставление грехов. (Зде по-
ставляет чашу на святую трапезу).

Людие: Аминь.
Архиерей же тайно: 
Се творите в мое воспоминание: елиж-

ды бо аще ясте хлеб сей и чашу сию пие-
те, смерть Сына Человеческаго возвещаете 
и воскресение Его исповедуете, дондеже 
не приидет.

Диакон, зря ко святей трапезе, возглаша-
ет светлейшим гласом:

Веруем и исповедуем.
Людие же поют во глас 8 со сладкопени-

ем и косно: 

Иже снисшед с небес и воплотився от Духа 
Свята и Марии Девы и Богородицы, споживе 
же человеки, вся устрои ко спасению рода 
нашего. Имый же вольную и живртворящую 
Крестом смерть, Безгрешный за наша грехи 
прияти в нощь, в ню же предаяшеся был, 
паче же Сам Себя предаяше за мирский жи-
вот  и спасение.

Таже священник рукою хлеб держа, гла-
голет тайно:

Взем хлеб на святыя и пречистыя, и не-
порочныя и безсмертныя свои руки, воззрев

(л. 23) на Небо и показав Тебе Богу и Отцу 
благодарив, освятив, преломив даде его уче-
ником и апостолом рек: 

Глаголют диакони тайно:
Во оставление грехов и в жизнь вечную
Таже возглашает:
Приимите, ядите, СИЕ ЕСТЬ ТЕЛО МОЕ, 

еже за вы ломимое и даемое во оставление 
грехов. Людие: Аминь.

Таже емлет потир и глаголет тайно:
Тако же по вечери прием чашу и раство-

рив от вина и воды, воззрев на небо, и по-
казав Тебе Богу и Отцу благодарив, освятив, 
благословив, исполнив, Духа Святаго даде 
нам его учеником, рек: Возглас:

Пийте от нея вси, СИЯ ЕСТЬ КРОВЬ 
МОЯ Новаго Завета, яже за вы и за многия 
(л. 23 об.) изливаемая и даемая во оставле-
ние грехов. Людие: Аминь.

Священник возгласно
Сие творите в мое воспоминание, елиж-

ды бо аще ядите хлеб сей, и чашу сию пие-
те, смерть Сына Человеческаго возвещаете 
и восстание Его исповедуете , дондеже при-
идет.

Глаголют певцы: Веруем и благодарим. 
Смерть Твою, Господи, возвещаем, и воскре-
сение Твое исповедуем. 



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

59

Смерть Твою, Господи, возвещаем, и вос-
кресение Твое исповедуем.

(с. 67) Архиерей же знаменует святый 
дискос, таже святую чашу и молится тайно 
преклонив главу:

Поминающе убо и мы грешнии, жи-
вотворящия Его страдания, спасительный 
Крест, и смерть, и погребение, и тридневное 
из мертвых воскресение, и еже на небеса 
восхождение, и одесную Тебе Бога и Отца 
седение, и еже второе славное, страшное Его 
пришествие, егда приидет со славою судити 
живыя и мертвыя, егда хощет коемуждо воз-
дати по делом его: 

Пощади ны, Господи Боже, (трижды)  
по благо-утробию Своему. Приносим Ти, Вла-
дыко, страшную сию и безкровную жертву, 
моляще, да не по грехом нашим, ниже по без-
законием нашим воздаси нам, но по Твоему 
снисхож-дению и неизреченному Твоему че-
ловеколюбию презрев и изгладив еже о нас 
руко-писание, Тебе мо- (с. 68) лящихся, по-
даси нам небесная и вечная Твоя дарования, 
ихже око не виде, и ухо не слыша, и на серд-
це человеческое не взыде, яже уготова Бог 
любящим Тя, и не ради моих грехов отрине-
ши люди Твоя, Человеколюбче Господи.

Таже поет со пресвитеры со сладкопени-
ем во глас 5, мало воздев руце:

Людие бо Твои и Церковь Твоя молят Тя.
Людие же отвещают такожде, со сладко-

пением, глас тойже: 
Помилуй нас, Господи Боже, Отче Все-

держителю.
И паки поет архиерей или иерей с служа-

щими тожде: Людие Твои: и прочая, и паки 
отвещают людие: Помилуй нас: и прочая, 
тако да трищи поет архиерей со пресвитеры 
и трищи отвещают ему людие. Третие же 
людие поют вельми косно, еже имати время 
архиерееви или иерееви глаголати молитву.

(с. 69) Архиерей же, или иерей преклонь 
главу молится сице (нецыи глаголют словеса 
сия возгласно, во Иерусалиме же глаголют 
тайно): 

Помилуй нас, Боже Вседержителю, поми-
луй нас, Боже Спасителю наш, помилуй нас, 
Боже, по велицей милости Твоей и ниспосли 
на ны и на предлежащие святыя дары сия 
Духа Твоего Всесвятаго, (от зде всяко глаго-

Священник:
Помышляюще убо и мы, грешные, живот-

ворная Его страдания, спасительный Крест 
и смерть, и гроб, и тридневное из мертвых 
восстание, и на небеса восшествие, и еже 
одесную Тебе Бога и Отца седание, и второе 
славное, страшное 

(л. 24.) Его пришествие, егда имать 
воздати комуждо по делом его,  приносим 
Ти Владыко страшную сию и безкровную 
жертву, молящеся да не по грехом нашим 
сотвориши с нами, ниже по беззакониям 
нашим воздаси нам, но  по Твоей кротости 
и неизглаголанному Твоему человеколюбию 
превозшед и загладив еже на нас, Твоих 
молебников, рукописание, даруеши  нам 
небесныя и вечныя Твоя дарования, яже око 
не виде и ухо не слыша, и на сердце человеку 
не взыде, яже уготовал еси, Боже, любящим 
Тя, и да не ради мене и грехов моих отверже-
ши люди, Человеколюбче Господи.

Таже глаголет трижды священник воз-
гласно

Людие бо Твои и Церковь Твоя молят Тя.

Людие: Помилуй нас, Господи Боже Отче 
Вседержителю

(л. 24 об.) Паки глаголет священник воз-
гласно

Помилуй нас, Боже Вседержителю, по-
милуй нас, Боже, по велицей милости Твоей 
и ниспосли на ны и на предлежащие дары 
сия Духа Твоего Всесвятаго.

Таже приклонив выю глаголет



60

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

лет тайно) Господа Животворящего, сопре-
столь-наго Тебе, Богу и Отцу, и Единородному 
Твоему Сыну, соцарственнаго, Единосущнаго 
же и совечнаго, глаголавшего законом и про-
роки и Новым Твоим Заветом, сошедшаго 
в виде голубине на Господа нашего Иисуса 
Христа во Иордане реце и пребывающаго 
на нем, сошедшаго на святыя Твоя апостолы 
в виде огненных язык в горнице святаго 
и славнаго Сиона в день святыя Пятидесят-
ницы, сего Духа 

(с. 70) Твоего Всесвятаго ниспосли, Вла-
дыко, на ны и на предлежащия святыя дары 
сия (таже воздев руце глаголет тайно, в За-
кинфе же, согласно древним хартиям воз-
гласно): да посетив святым и благим и слав-
ным Своим наитием, освятит и сотворит хлеб 
убо сей Тело святое Христово (+ И знаменует 
святый хлеб),

Диакон же зря сия глаголет: Аминь.
Архиерей же (или иерей) глаголет (в За-

кинфе возгласно, в Иерусалиме тайно): И 
чашу сию Кровь честную Христову  

(+ И знаменует чашу),
Диакон такожде: Аминь.
Архиерей же или иерей обоя не знамену-

ет, но абие глаголет тайно: 
Да будут всем иже от них причащающим-

ся во оставление грехов и в жизнь вечную.
Диакон такожде: Аминь.
(с. 71)Архиерей (или иерей) тайно:
Во освящение душ и телес. Аминь. 
В плодоношение дел благих. Аминь.
Во утверждение святыя Твоея соборныя 

и апостольския Церкви, юже основал еси 
на камене веры, да врата адова не одолеют 
ей, избавляя ю от всякия ереси и от соблаз-
на делающих беззаконие, сохраняя ю даже 
до скончания веков (И знаменует дискос + 
и чашу + раздельне).

Диакон: Аминь.
Таже молится архиерей (или иерей) мало 

воздев руце преклонь главу, мерным гласом, 
во еже слышану быти стоящим вне свята-
го олтаря, людие же припевают многажды 
во глас 6: 

Помяни, Господи Боже наш:
Молитва:
Приносим Ти, Владыко, и о святых Твоих 

местах, ихже прославил еси (с. 72) богояв-

Господи и Животворнаго сопрестольнаго 
Тебе Богу и Отцу, и Единородному Твое-
му Сыну, сцарствующаго, Единосущнаго же 
и соприсносущнаго, глаголавшего в законе 
и пророцех и Новом Твоем Завете, сшедшаго 
в виде голубине на Господа Иисуса Христа 
в Иордане реце и пребывша на нем, низ-
шедшаго на святыя апостолы Твоя в виде 
огненных язык на горнице святаго и славнаго 
Сиона в день Пятидесятный. Сего Духа Тво-
его (л. 25.) Всесвятаго ниспосли, Владыко, 
на нас и на предлежащия святыя дары сия 

И востая возглашает:
Да нашед Святым, Благим и славным Его 

пришествием, освятит и сотворит хлеб убо 
сей тело святое Христа  Твоего.

 Людие: Аминь. Священник:

И чашу сию кровь честную Христа Твоего 
Людие: Аминь.

Священник в себе стоя
Да будет всем иже от сих причащающим-

ся во оставление грехов и в жизнь вечную, 
во освящение душ и телес, в плодоношение 
благих, во утверждение святыя соборныя 
и апостольския Церкви, юже основал еси 
на камени веры, да врата адова не одолеют       
(л. 25 об.) ей, избавляя ю от всякия ереси 
и от соблазнов делающих беззаконие, со-
храняя ю до скончания века.

И приклонься глаголет.
Приносим Ти, Владыко, и о святых Твоих 

местах, яже прославил еси богоявлением 



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

61

лением Христа Твоего и наитием Всесвятаго 
Твоего Духа, наипаче же о святем славнем 
Сионе, Матери всех церквей, и о еже по всей 
вселенней святей Твоей соборней и апо-
стольстей Церкви, богатыя дары Всесвятаго 
Твоего Духа и ныне подаждь ей, Владыко.

Помяни, Господи, и иже в ней святыя 
отцы наши и епископы, иже во всей все-
ленней православно правящия слово Твоея 
истины.

В первых помяни, Господи Боже наш, 
преподобнаго отца нашего нашего, святей-
шаго нашего Архиепископа (имя рек), ста-
рость ему честную подаждь, многолетна его 
сохрани, пасуща люди Твоя во всяком благо-
честии и досточестии.

Помяни, Господи, еже зде честное пре-
свитерство и повсюду, еже во Христе диа-
конство, прочее всякое служение, весь цер- 
(с. 73) ковный чин и еже во Христе братство 
наше и вся христолюбимыя люди.

Помяни, Господи, сопредстоящия нам 
иереи, служащия во святый час сей пред 
святым Твоим жертвенником во еже при-
носити святую и безкровную Твою жертву 
и даждь им и нам слово во отверзение уст 
наших, во славу и похваление всесвятаго 
имени Твоего.

Помяни, Господи, по множеству мило-
сти Твоея, и мене смиреннаго, и грешнаго, 
и недостойнаго раба Твоего, и призри на мя 
милостию и щедротами, и избави, и сво-
боди от гонящих мя, Господи, Господи сил, 
и не вниди в суд с рабом Твоим, и, понеже 
умножися во мне грех, да преизобыточеству-
ет Твоя благодать.

Помяни, Господи, и святый твой жерт-
венник окружающия диаконы, подаждь им 
жительство непорочно, чисто служе- (с. 74) 
ние их сохрани и на степени лучшие возведи.

Помяни, Господи, святый Бога нашего 
град и царствующий град, и всякий град 
и страну и в православней вере и благоче-
стии живущия в них, мир и безмятежие их.

Помяни, Господи, благочестивейшия 
и христолюбивыя цари, всю палату и во-
инство их, и еже с небесе во всяком благом 
деле помощь и победу их. Коснися оружия 
и защити, и востани в помощь их, покори 
им вся враждебныя языки. Устрой их со-

Христа Твоего и наитием Всесвятаго Твое-
го Духа, предводительно о славном Сионе, 
Матери всех церквей, и о по всей вселенней 
святой Твоей соборной и апостольской Церк-
ви, богаты и ныне дары Всесвятаго Твоего 
Духа и ныне подаждь ей, Владыко.

Помяни, Господи, и иже в ней святых отец 
и братий наших и епископов, сущих во всей 
вселенней православно правящих слово Тво-
ея истины.

(л. 26) Помяни, Господи, всяк град и весь 
и православною верою живущих в них, мир 
и утверждение их.



62

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

веты, яко да мирное и тихое житие поживем 
во всяком благочестии и досточестии.

Помяни, Господи, плавающия, путеше-
ствующия, странныя христианы, во узах 
и темницах, в пленении и изгнании, в рудах 
и мучениях, и в горьких рабо- (с. 75) тах 
сущия отцы и братию нашу, мирное возвра-
щение коегождо в дом.

Помяни, Господи, в старости немощи су-
щия, болящия, дряхлыя и от духов нечистых 
стужаемыя, от Тебе, Бога, скорое исцеление 
и спасение их.

Помяни, Господи, всякую душу христиан-
скую, скорбящую и умученную, милости и по-
мощи от Тебе, Бога, требующую, и обращение 
заблуждших.

Помяни, Господи, иже в девстве и со-
блюдении, и подвизе пребывающия, и иже 
в горах и вертепех, и пропастех земных под-
визающияся отцы и братию наша, и иже 
по местом православных соборы, и иже зде 
во Христе собор наш.

Помяни, Господи, труждающихся и слу-
жащих нам отец же и братий наших, ради 
имени Твоего святаго.

Помяни, Господи, всех во благое, всех 
помилуй, Владыко, всех нас примири, (с. 76) 
умири множество людей Твоих, истреби со-
блазны, упраздни брани, умири разделе-
ния церквей, ересей востания скоро утоли, 
ниспровергни гордыню язык, вознеси рог 
христиан православных, Твой мир и Твою 
любовь подаждь нам, Боже Спасителю наш, 
упование всех концев земли.

Помяни, Господи, благорастворение воз-
духов, дожди мирныя, росы благия, плодов 
изобилие, совершенное плодородие и венец 
лета благости Твоея, очи бо всех на Тя упова-
ют и Ты даеши пищу их во благовремении, от-
верзаеши Ты руку Твою и исполняеши всяко 
животно благоволения.

Помяни, Господи, плодоносившия и пло-
доносящия во святых Божиих церквах, и по-
минающия убогия, и заповедавшия нам еже 
поминати их в молитвах.

(с. 77) Еще сподоби помянути, Господи, 
и приношения сия принесшия в днешний 
день на святый Твой жертвенник, и о нихже 
кийждо принесе, или в помышлении имать, 
и вмале Тебе прочтенныя.

Помяни, Господи, плавающих, путеше-
ствующих, странствующих христиан, иже 
во узах, иже в  темницах, иже в пленениих 
и изгнаниих, иже в рудах и муках, и в горьких 
работах сущих отец и братию нашу.

Помяни, Господи, недугующих и боля-
щих и от духов нечистых оскорбляемых, еже 
от тебе ради скораго их исцеления и спасе-
ния.

Помяни, Господи, всяку душу христианску 
скорбящу и труждающуся, милости и помощи 
Твоея Божественныя молящу, и возвращения 
заблуждших.

Помяни, Господи, труждающихся и слу-
жащих нам отец же и братию нашу, ради 
имени Твоего святаго.

Помяни, Господи, всех во благо, всех по-
милуй, Владыко, всем нам примирися, умири 
множества людей Твоих, разсточи соблазны, 
упраздни брани, умири разделения церквей, 
удержи ересей востания, Твой мир и любовь 
Твою даруй нам, Боже Спасе наш, упование 
всех концев земли.

Помяни, Господи, благорастворение воз-
духов, дождей мирных, рос благих, плодов 
благоноше-ние, и венец лета благости Твоея, 
очи бо всех на Тя уповают и Ты даеши пищу 
их во всяко время, отверзаеши Ты руку Твою 
(л. 27) и исполняеши всяко животно благо-
воления. 

Помяни, Господи, плодоносящих и добродею-
щих во святых Твоих церквах, и поминающих убо-
гия, вдову, сироты, странныя, и просящих, и всех 
заповедавших нам еже поминати их в молитвах.

Еще помянутися сподоби, Господи, 
и просфоры сия принесших во днешний день 
ко святому Твоему олтарю, и о нихже кождо 
принесе или в помышлении имать, и ныне 
Тебе пречтенных.



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

63

Помяни, Господи, и родители наша, срод-
ники и други (имя рек, зде поминают кийждо 
от предстоящих ихжет помянути). 

Сих всех помяни, Господи, ихже помя-
нухом и ихже не помянухом, православныя. 
Воздаждь им вместо земных небесная, вме-
сто тленных нетленная, вместо временных 
вечная, по обетованию Христа Твоего, поне-
же живота и смерти область имаши.

Еще помянути сподоби, Владыко, и иже 
от века Тебе благоугодившия по родам, свя-
тыя отцы, патриархи, пророки, апостолы, 
мученики, исповедники, учители, преподоб-
ныя и всякий дух праведный, в вере скон-
чавшийся.

(с. 78) Помяни, Господи, архангельский 
глас, глаголющ: радуйся, Благодатная, Гос-
подь с Тобою, благословенна Ты в женах, 
и благословен плод чрева Твоего, яко Спаса 
родила еси душ наших.

Возгласно: Изрядно о Пресвятей и Пре-
благословенней, Пречистей Владычице на-
шей Богородице и Приснодеве Марии.

И паки глаголют людие, якоже первее: 
Помяни, Господи Боже наш.
Архиерей же (или иерей) молится тайно:
Святаго Иоанна, славнаго Пророка, Пред-

течу и Крестителя, святыя апостолы, святыя 
пророки и патриархи, и праведныя, святыя 
мученики и исповедники.

Помяни, Господи Боже, святыя отцы наша 
и архиепископы и всякую плоть, юже по-
мянухом и юже не помянухом. Тамо их упо-
кой во стране живых, во Царствии Твоем, 
в наслаждении рая, (с. 79) в недрех Авраама 
и Исаака, и Иакова святых отец наших, отню-
дуже отбежит болезнь, печаль и воздыхание, 
идеже присещает свет лица Твоего и просве-
щает непрестанно.

   Скончание же жития нашего христиан-
ское и благоугодное, и безгрешное в мире 
устрой, Господи, собирая ны под ноги из-
бранных Твоих, егда хощеши и како хоще-
ши, Едине токмо без стыда и прегрешений, 
ради Единороднаго Твоего Сына, Господа же 
и Бога, и Спаса нашего Иисуса Христа, Той 
бо един есть безгрешен, явивыйся на земли.

Аще архиерей литургисует, глаголют со-
стужащии вси вкупе, аще же несть архиерея, 
глаголет сия служай иерей:

Помяни, Господи, по множеству милости 
твоея и щедрот твоих и мене смиренна-
го и непотребнаго раба Твоего, и иже свя-
тый Твой олтарь, окружающих служителей, 
и даруй им живот непорочен, нескверно их 
служение, сохрани и стопы благи снабди, 
да обрящем милость и благодать со всеми 
святыми иже от века Тебе благоугодившими 
по роду и роду праотцев, отцев, патриархов, 
пророков, апостолов, мучеников, исповедни-
ков, учителей, преподобных и всякаго духа 
праведнаго в вере христове скончавшегося.

Радуйся, Благодатная Марие, Господь 
с Тобою, благословенна Ты в женах, и благо-
словен плод чрева Твоего, яко Спаса родила 
еси душ наших.

Таже возглашает священник
Изрядно о Пресвятей, Пречистей, Пре-

благословенней, Славней Владычице нашей 
Богородице и Приснодеве Марии. Певцы.

Достойно есть яко воистинну блажи-
ти (л. 28) Тя Богородицу, присноблажен-
ную и пренепорочную и Матерь Бога на-
шего. Честнейшую херувим и славнейшую, 
без сравнения серафим, без истления Бога 
Слова рождшую: сущую Богородицу Тя ве-
личаем.

И паки поют
О Тебе радуется, Благодатная всякая 

тварь, ангельский собор и человеческий 
род, освященный Храме, и раю словесный, 
девственная похвало, из нея же воплотися 
и младенец бысть прежде век, сый Бог наш, 
ложнсна бо твоя Престол сотвори, и чрево 
Твое пространнее небес содела. О Тебе раду-
ется, Благодатная всякая тварь, слава Тебе. 

Священник. 



64

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Впервых помяни, Господи, Отца и Патри-
арха нашего (или епископа, имя рек), егоже 
даруй святей Твоей Церкви в (с. 80) мире 
цела, честнах, здравах и долгоденствующа, 
право правяща слово Твоея истины.

Диакон глаголет зря к людем, аще и един 
иерей служит:

И о мире и благостоянии всего мира 
и святых Божиих церквей, и о них и за нихже 
кийждо принесе, или в помышлении имать, 
и о предстоящих людех, и о всех, и за вся.

Абие архиерей или иерей возглас:
 Даждь и нам, и им, яко благий и Челове-

колюбец, Владыко.

Людие же вси вкупе глаголют во глас 6: 
Ослаби, остави, прости, Боже, прегре-

шения наша, вольная же и невольная, яже 
в ведении и неведении.

В первых помяни Господи архиепископа: 
и проч.: 

(л. 28 об.) Диакон
И о мире и благостоянии всего мира 

и святых Божиих церквей, и о нихже кождо 
принесе, или в помышлении имать, и о пред-
стоящих людех, и о всех, и за вся.

Людие поют
Помяни Господи Боже нас во Царствии 

Твоем.
Священник приклоняя глаголет
Помяни Господи Боже духов и всякия пло-

ти, Их же помянухом православных от Авеля  
праведнаго до днешняго дне, Сам тамо их 
упокой в селе живых, в Царствии Твоем, 
в пищи райстей, в недрех Авраама  и Исаака, 
и Иакова, святых Отец наших, отнюдуже отбе-
же болезнь, печаль и воздыхание, идеже при-
сещает свет Лица Твоего (л. 29) и освещает 
всегда, концы же жизни нашея, христиански, 
и благоугодницы и безгршны, в мире управи 
Господи, Господи, собирая нас под нозе из-
бранных Твоих, егда хощеши, и якоже хоще-
ши, токмо без студа и прегрешений едино-
родным Твоим Сыном, Господем же и Богом 
и Спасом нашим Иисусом Христом, той есть 
един безгрешен явлейся на земли. Диакон.

И о мире и благостоянии всего мира т 
святых Божиих церквей, и о них же кож-
до пренесе, или в помышлениии имать: 
и о предстоящих людех  и о всех и за вся.

Людие поют
Помяни Господи Боже, нас во Царствии 

Небеснем.
Священник возглашает:
Имиже и нам и им яко Благ и Человеко-

любец
(л. 29 об.)            Людие поют
Ослаби остави, прости Боже прегреше-

ния наша вольная и невольная, яже в деле 
и слове, яже в ведении и неведении, яже 
в нощи и во дни, яже во уме и помышлении, 
вся нам прости яко Благ и Человеколюбец.

Иже во святителех чудотворца, и в нуж-
дах непреоборимаго помощника, божествен-
наго пастыря и служителя Господня Иакова 



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

65

Архиерей возглас: 
Благодатию и щедротами, и человеколю-

бием Христа Твоего, с Нимже благосло- (с. 
81) вен еси и препрославлен со Всесвятым 
и Благим, и Животворящим Твоим Духом, 
ныне и присно и во веки веков.

Людие: Аминь.
Архиерей (или иерей) знаменует люди, 

глаголя:
Мир всем.
Людие: И духови твоему.
Абие диакон, исшед северными дверьми 

и став на обычном месте глаголет диаконства 
сия к людем, ничтоже людем отвечающим:

Паки и паки, и непрестанно миром Госпо-
ду помолимся.

О принесенных и освященных, честных, 
пренебесных, неизреченных, пречистых, 
славных, страшных, ужасных, божественных 
дарех, Господу Богу нашему помолимся.

(с. 82) Яко да Господь Бог наш, приняв 
я во святый и пренебесный, мысленный 
и духовный Свой жертвенник, в воню бла-
гоухания, возниспослет нам божественную 
благодать и дар Всесвятаго Духа, помолимся.

Соединение веры и причастие Всесвятаго 
Его и покланяемаго Духа, испросивше сами 
себе и друг друга, и весь живот наш Христу 
Богу нашему предадим.

Зде людие отвещают:
Тебе, Господи.
Глаголемым диаконствам сим, молится 

архиерей (или иерей):
Боже и Отче Господа и Бога, и Спаса на-

шего Иисуса Христа, великоимените Господи, 
бла-женное естество, независтная благосты-
не, всяческих Боже и Владыко, Сый благосло-
венный во веки веков, седяй на (с. 83) херу-
вимех и прославляемый от серафим, Емуже 
предстоят тысящи тысящ и тьмы тем святых 
ангел и архангел воинства, принесенныя 
убо тебе дары, даяния, приношения в воню 
благоухания приими, ихже освятити и со-
вершити сподобил еси, Блаже, благодатию 
Христа Твоего и Всесвятаго Твоего Духа. Ос-
вяти, Владыко, и наша души и телеса, и духи, 
и прикоснися помышлений, и испытай со-
вести, и отвержи от нас всякое помышление 
лукавое, всякий помысл срамный, всякую 

великаго вси почтим.
Священник
Благодатию и щедротами, и человеко-

любием единороднаго Сына Твоего, с ним 
же благословен еси, и препрославлен со 
Всесвятым  и Благим и Животворящим Твоим 
Духом ныне и присно и во веки. Лик. Аминь.

(л. 30)            Священник: Мир всем.

Людие, И духови твоему:

Диакон
Паки и паки всегда миром Господу по-

молимся.
О принесенных честных небесных, неиз-

реченных, пречистых, славных, страшных, 
трепетных, божественных дарех Господу Богу 
помолимся;

Яко да Господь Бог наш, приемый 
я во святый и принебесный мысленный и ду-
ховный свой жертвенник, в воню благоухания 
духовнаго возниспослет нам божественную 
благодать и дар Всесвятаго Духа, помолимся.

Соединение веры и причастие Всесвятаго 
Его и поклоняемаго Духа испросивше сами 
себе и друг друга и весь живот наш Христу 
Богу предадим. Лик,  Аминь.

(л. 30 об.)            Священник молится
Боже и Отче Господа и Бога, и Спаса на-

шего Иисуса Христа, великоименитый Госпо-
ди, блаженное естество, независтная Благо-
сте, всех Боже и Владыко, Сый благословенн 
во веки, седяй на херувимех и славимый 
от серафим, Емуже предстоят тысящи тысящ 
и тьмы тем святых ангел и архангел воин-
ства, принесенныя убо Тебе дары, даяния, 
гобзования в воню благоухания духовнаго 
приял еси, и освятити и  совершити сподо-
бил еси, Блаже, благодатию Христа Твоего 
и наитие Всесвятаго Твоего Духа. Освяти, 
Владыко, и наша души и телеса, и духи, и ося-
жи Владыко помышления, и разсуди совести, 
и отими от нас всякое внимание лукаво, вся-
ку мысль безстыдну, всяко срамно желание, 



66

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

страсть и похоть постыдную, всякое слово 
неподобное, всякую зависть, и суемудрие, 
и лицемерие, всяку лжу, всякое лукавство, 
всякое искушение житейское, всякое любо-
стяжание, всякое тщеславие, всяко зло, вся-
ку ярость, всякий гнев, всякое злопомнение, 
всякое оклеветание, всякое сребролюбие 
и нераде- (с. 84) ние, всякое движение злое 
плоти же и духа, чуждое воли святыни Твоея.

Возглас:
И сподоби нас, Владыко Человеколюбче 

Господи, со дерзновением, неосужденно, 
чистым сердцем, душею просвещенною, не-
постыдным лицем, освященными усты смети 
призывати Тебе, иже на небесех святаго Бога, 
Отцем, и глаголати:

 И глаголют Дюдие все вкупе:
 "Отче наш…"
Глаголему сему, молится архиерей (или 

иерей) тайно:
(с. 85) И не введи нас во искушение, 

Господи, Господи сил, ведый немощь нашу, 
но избави нас от лукаваго и от дел его, 
и от всякаго озлобления, и козни того, ради 
имени Твоего святаго, нареченнаго на нашем 
смирении.

Возглас:
Яко Твое есть Царство, и сила, и слава, 

Отца и Сына и Святаго Духа, ныне и присно 
и во веки веков.

Людие: Аминь.
Архиерей (или иерей) благословляет 

люди, глпголя :
Мир всем.
Людие: И духови твоему.
Диакон: Главы наша ко Господу прикло-

ним.
Людие: Тебе, Господи.
Архиерей (или иерей) тайно молится:
Тебе приклонихом, раби Твои, Господи, 

своя выи, пред святым Твоим жер- (с. 86) твен-
ником, чающе от Тебе богатыя милости, бога-
тую  и ныне благодать Твою и  благословение 
Твое ниспосли нам Владыко, и освяти наша 
души и телеса, и духи, яко да достойны будем 
причастницы и участницы быти святых Твоих 
Таин во оставление грехов и в жизнь вечную.

Возглас: Ты бо еси покланяемый и пре-
прославленный Бог наш, и Единородный 
Твой Сын, и Дух Твой Всесвятый, ныне и при-

всяку мысль нелепотну, всяку зависть, и (л. 
31) гордыню, и лицемерие, всяку ложь, всяко  
прельщение житейско, всякое лихоимание, 
всякое тщеславие, всяку унылость, всяку 
злобу, всяку ярость, всяк гнев, всякое памя-
тозлобие, всякое хуление, всяко движение 
плоти же и духа, отчужденно хотения святы-
ни Твоея. Возглас:

И сподоби нас, Владыко Человеколюб-
че, со дерзновением, неосужденно, чистым 
сердцем, душею сокрушенною, непостыдным 
лицем, освященными устнами смети призы-
вати Тебе, иже на небесех святаго Бога, Отца, 
и глаголати: Лик: Отче наш, иже еси: и проч.

Священник наклоняся глаголет тайно:
И не введи нас во искушение, Господи, 

Господи сил, ведый немощь нашу, но избави 
нас от (л. 31 об.) лукаваго и всех дел его 
и всякия напасти и козни его, ради имене 
Твоего Святаго, призванного на наше смире-
ние. Возглас.

Яко Твое есть Царство и Сила и Слава 
Отца, и Сына и Святаго Духа ныне и присно.

Людие: Аминь.

Священник: Мир всем.
Людие, И духови твоему:
Диакон
Главы ваша Господеви приклоните.
Людие: Тебе Господи.
Священник молится глаголя сице:
Тебе приклонихом раби Твои, Господи, 

наши выи пред святым Твоим олтарем, ожи-
дающе яже от Тебе богатых милостей. Богату 
благодать Твою и благословение Твое посли 
нам, Владыко, и освяти души наша (л. 32) 
и телеса, и духи, да достойни будем общницы 
и причастницы быти святых Твоих Таинств 
во оставление грехов и в жизнь вечную. 
Возглас:

Ты бо еси покланяемь и прославлен Боже 
наш, и Единородный Твой Сын, и Дух Твой 
Всесвятый, ныне и присно. Лик: Аминь.



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

67

сно и во веки веков.
И знаменует архиерей (или иерей) + дис-

кос и + чашу.
Людие же отвещают: Аминь.
И исшед архиерей (или иерей) святыми 

дверьми на солею, глаголет к людем благо-
словение сие, воздвиг руце свои:

И да будет благодать и милость святыя 
и единосущныя, несозданныя и (с. 87) не-
раздельныя, и покланяемыя Троицы + со 
всеми вами.

Людие: И со духом твоим.
И знаменуе десною рукою люди, таже 

возвращается ко святей трапезе.
Диакон, зря к людем и воздвиг десную 

руку свою глаголет:
Со страхом Божиим вонмем.
Архиерей же или иерей, возносит святый 

Хлеб крайними персты своею руку, держит 
его мало поъем и глаголет молитву сию тай-
но, бывает же дондеже млдится архиерей 
или иерей, молчание велие во храме, людем 
приклонившим главы своя.

Святе, во святых почиваяй, Господи, ос-
вяти нас словом Твоея благодати и наитием 
Всесвятаго Твоего Духа, Ты бо еси рекий, 
Владыко: святи будете, якоже Аз Свят есмь. 
Господи Боже наш, непостижиме Боже! Сло-
ве, Отцу и Всесвятому Духу единосущне, 
совечне, нераздельне, (с. 88) приими чистую 
песнь во святых Твоих безкровных жертвах 
с херувимы и серафимы и от мене грешнаго, 
вопиюща и глаголюща:

Велегласно: Святая святым.
Людие: Един свят, Един Господь Иисус 

Христос, во славу Бога Отца со Святым Ду-
хом, Емуже слава во веки веков.

Диакон зря к людем: 
О спасении и заступлении святейша-

го отца и архиепископа нашего (имя рек), 
и о всякой душе скорбящей и озлобленней, 
милости и помощи Божия требующей, и о об-
ращении заблудших, исцелении болящих, 
освобождении плененных, упокоении пре-
ждепочивших отец же и братий, всиусердно 
рцем: Господи, помилуй.

Людие: Господи, помилуй. 12 во глас 6.
(с. 89) Егда же глаголет диакон диакон-

ства сия, архиерей или иерей преломляет 
Святый Хлеб, егоже держит обема рукама, 

Священник возглашает.
И да будет благодать и милости святыя 

и единосущныя, несозданныя и покланяемыя 
Троицы со всеми нами.

Людие: И со духом твоим.
Таже . Боже очисти мя грешнаго.
И поклоны три.

Диакон: Со страхом Божиим вонмем.

Священник возвышая Дар глаголет
в себе тайно
Святе, на святых упокояемый Господи, 

освяти (л. 32 об.) нас словом Твоея благо-
дати и наитием Всесвятаго Твоего Духа, Ты 
бо рекл еси, Владыко: святи будете, якоже 
Аз Свят есмь. Господи Боже наш, непости-
жимый Божий Слове, Отцу и Святому Духу 
единосущне, соприсносущне и  нераздельне, 
приими безсмертную песнь во святых Твоих  
жертвах с херувимы и серафимы и от мене 
грешнаго, и глаголющаго: 

Возглас: Святая святым.
Людие: Един свят, Един Господь Иисус 

Христос, во славу Бога Отца, Емуже слава 
во веки веков.

Диакон абие: 
О оставлении грехов наших, и очищении 

душ наших и о  всякой души скорбящей же 
и утружденной, милости Божия и помощи 
требующей, и о обращении прельщенных, ис-
целении (л. 33) немощствующих. Избавлен-
нии плененных, упокоении прежде усопших 
отец и братий наших, вси прилежно рцем: 
Господи помилуй. Лик Господи, помилуй 12.



68

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

на две части, и первее знаменав его:
Сию часть IС ХС Сию часть
полагай на                    паки
дискосе   НI КА преломи
Часть, (IС НI) юже держит в шуйце, по-

лагает паки на дискос, Часть же юже держит 
в десней руце, паки преломляет на две части, 
якоже зде изобразихом, держа часть с пе-
чатию ХС в десней руце, часть же с печатию 
КА в шуей, и знаменав паки десною рукою 
часть ХС, еяже  прелагает в шуйцу, полагает 
десницею во святый потир, глаголя тайно.   
Соединение Пресвятаго Тела и Честныя Кро-
ве Господа и Бога, и Спаса нашего Иисуса 
Христа. Соединися и освятися и со- (с. 90) 
вершися во имя Отца и Сына и Святаго Духа.

Сию часть во
Святый потир.
ХС
КА
Сию паки
на дискос
Часть КА полагает на дискосе. Таже пре-

ломляет часть, еже бысть первее в шуйце, 
на ней же печати IС и НИ суть глаголя на нуж-
ное для всех причастников количество, го-
воря тихо:

Се Агнец Божий, Сын Отечь, вземляй 
грехи мира, закланный за мира жизнь и спа-
сение.

Таже раздробляет рукою части IС, НI и КА 
за еже довольно быти всем хотящим прича-
стителя, глаголя:

(с. 90) Часть святая Христова, исполнена 
благодати и истины, Отца и Святаго Духа, 
Емуже слава и держава во веки веков.

Егда же скончают людие: Господи, поми-
луй, глаголет диакон зря к востоку:

Господи, благослови.
Архиерей (или иерей) воздев руки воз-

глашает:
Господь благословит ны и неосужденны 

соблюдет ны в причащении пречистых Его 
даров, ныне и присно и во веки веков.

Людие: Аминь.

Таже ломит Хлеб священник, и держит 
десницею половину, и шуйцею половину, 
и мочит яже в десней в Чаши, глаголя: Соеди-
нение Всесвятаго Тела и Честныя Крове Гос-
пода и Бога, и Спаса нашего Иисуса Христа. 

И печатлеет яже в шуей, потом сим запе-
чатленным вторую половину, и абие начинает 
дробити и прежде всех даяти в куюждо чашу 
просту глаголя:

Соединися и освятися, и совершися 
во Имя Отца, и Сына, и Святаго Духа, ныне 
и присно.

И егда печатлеет Хлеб. Глаголет:
(л. 33 об.) Се Агнец Божий, Сын Отчий, 

вземляй грехи мира, закланный за мира 
жизнь и спасение. 

И егда дает частицу просто в куюждо 
чашу глаголет: 

Частица святая Христова, исполнь благо-
дати и истины Отца и Святаго Духа, ему же 
слава и держава во веки веков:

Таже начинает дробити глаголати:
Господь пасет мя и ничтоже мя лишит 

на месте злачне; и проч. псалма. Таже:
Благословлю Господа на всяко время 

и проч. Таже:
Вознесу Тя, Боже мой, Царю: и проч: 

Таже: Хвалите Господа вси языцы и проч.
Диакон, Господи благослови.
Священник.
Господь да благословит и не осужденных 

да соблюдет в причащении пречистых Его 
Даров и ныне и присно и во веки.



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

69

(с. 92) Архиерей (или иерей, зря) к лю-
дем, чрез святыя двери возглашает:

Вкусите и видите, яко Христос Господь, 
разделяемый и неразделимый, и верным 
раздаваемый, и неиждиваемый, во оставле-
ние грехов, и в жизнь вечную, ныне и присно 
и во веки веков.

Людие: Аминь.
Таже диакон к людем:
В мире Христове поим.
И входят диаконы во святый олтарь ма-

лыми дверьми, людие же поют причастен:
Вкусите и видите, яко Христос Господь, 

Аллилуия.
Затворяются же царские двери и завеса, 

дондеже причастятся священнослужителие. 
Егда же раздроблялен будет святый Хлеб 

и диаконы внидут во святый олтарь, станут 
вси благоговейно окрест свя- (с. 93) тыя 
трапезы, архиерей же, (или иерей), преклонь 
главу молится пред святою трапезою сице, 
во еже слышану быти сослужащими:

Владыко Христе Боже наш, небесный 
Хлебе, пище всего мира, согреших на небо 
и пред Тобою, и несмь достоин причаститися 
святых и пречистых Твоих Таин, но ради 
благости Твоея и неизреченнаго долготер-
пения, достойна мя сотвори и неосужденна, 
непостыдна, причаститися всесвятаго Тела 
и честныя Крове во оставление грехов моих 
и в жизнь вечную.

(Зде в Закинфе вливается теплота во свя-
тый потир, мы же во Иерусалиме сего не при-
яхом).

И причащается архиерей или иерей свя-
таго Тела, глаголя в себе: Тело Христово.

И егда причастится, архиерей преподает 
всем иереям и диаконам святое Тело, глаголя 
при коемждо даянии: Тело Христово.

(с. 94) И отвещает приемляй часть 
по обычаю на длани своя, глаголя Аминь.

И абие снедает святый Хлеб. И егда при-
частит архиерей сослужащия, приемлет 
святый Потир с платом, якоже обычай есть 
и причащается по обычаю, глаголя: Кровь 
Христова, чаша жизни.

(л. 34) И егда исполнят, глаголет диакон
Господи, благослови. Священник гла-

голет: Господь да благословит, и сподобит 
нас чистыми персты яти и прияти огненный 
угль и приложити верных устом во очищение 
и обновление душ и телес их ныне и присно:

Таже: Вкусите и видите яко благ Господь, 
раздробляемый и неразделяемый и верным 
предаемый и неиждиваемый во оставле-
ние грехов и жизнь вечную, ныне и присно 
и во веки. 

Диакон:
В мире Христове да поим. Певцы:
Вкусите и видите яко благ Господь.

Священник глаголет молитву пред при-
частием.

Господи, Боже наш, небесный Хлебе, 
животе всякаго: согреших на небо и пред 
Тобою, и несмь достоин причаститися пре-
чистых Твоих Таинств, но яко благоутро-
бен Бог, (л. 34 об.) сподобим я благодатию 
Твоею неосужденно причаститися святаго 
Тела и честныя Крове во оставление грехов 
и жизнь вечную.

Таже предает клиру, егда же возвышают 
диакони дискосы и чаши во еже предати 
людем, глаголет диакон возвышая первый 
дискос: Господи благослови:



70

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

И приходят иереи и диаконы, и прича-
щает их по обычаю глаголя: Кровь Христова, 
чаша жизни.

И отвещает причащающийся: Аминь.
Зри: да части, яже суть на святем дискосе 

никакоже по причащении в потир вложиши.
Сице бывает причащение, и приемлет 

архиерей (или иерей), диаконы теплоту и по-
мывают устне по обычаю: един диакон, хотяй 
потребляти святая, не приемлет теплоты.

Егда же совершится во святем олтаре 
причащение, и приспеет время причащения 
мирян, отверзается завеса.и царския двери, 
и глаголет диакон, став у десныя страны 
святыя трапезы:

Господи, благослови. 
(с. 95) Архиерей (или  иерей) подает чашу 

диакону глаголя:
Слава Богу, освятившему и освящающему 

всех нас.
Диакон приемля от архиерея или иерея 

святую чашу:
Вознесися на небеса, Боже, и по всей 

земли слава Твоя, и царство Твое пребывает 
во веки веков.

Архиерей  (или иерей):
Благословенно имя Господа Бога нашего 

во веки веков.
Таже вземлет архиерей (или иерей) дис-

кос со святым Хлебом. И исходит диакон 
с чашею во святыя двери и показуя чашу 
людем возглашает:

Со страхом Божиим, верою и любовию 
приступите.

Людие поют: Благословен грядый во имя 
Господне. Исполни уста моя хвале- (с. 96) 
ния, Господи, и радости исполни устне мои, 
яко да воспою славу Твою.

 И станет диакон зря к людем у иконы 
пресвятыя Богородицы, архиерей же (или 
иерей) с дискосом станет во святых дверех.

И аще причащающиеся миряне, прихо-
дят со смирением ко архиерею (или иерею), 
и той, держа в шуйце дискос со святым Хле-
бом, глаголет: Тело Христово. И отвещает 
приходяй: Аминь. И влагает архиерей (или 
иерей) часть святаго Хлеба во уста ему, и той 
снедает ю и приходит к диакону, и глаголет 
диакон: Кровь Христова, чаша жизни. И от-
вещает проходяй: Аминь. И дает ему диакон 

Отвещает священник
Слава Богу, освятившу и освящающу всех 

нас.

Глаголет диакон
Вознесися на небеса Боже, и по всей 

земли слава Твоя и царство Твое пребывает 
во веки веков.

И егда хощет диакон полагати на жерт-
венник, глаголет священник:

Благословенно имя Господа Бога нашего 
во веки.

Диакон:
(л. 35) Со страхом Божиим и верою и лю-

бовию приступите Певцы:
Благословен Грядый во имя Господне. 
И паки егда возвышает дискос от жерт-

венника глаголет: Господи, благослови.



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

71

пити из чаши мало. И сице причащаются 
людие.

Аще и православно сие и лепо есть, обаче 
не обычен есть в дни наши сицевый чин: по-
добает, глаголет архиепископ закинфский 
Дионисий, да потребныя части чвятаго Хлеба 
положит архиерей (или иерей) во святый 
потир по еже причаститися служащим, и при-
чащает зде люди приходя- (с. 97) щия, аще 
будут, Тела и Крове Христовы вкупе лжицею, 
якоже ныне обычай православным христи-
аном есть

Егда же скончают причащение, благо-
словляет архиерей (или иерей) дискосом 
люди глаголя: 

Спаси, Боже, люди Твоя, и благослови 
достояние Твое.

Людие: Благодарим Тя, Христе Боже 
наш, яко сподобил еси нас причаститися 
Тела и Крове Твоея во оставление грехов 
и в жизнь вечную, неосужденны ны сохрани, 
молимся, яко Благ и Человеколюбец.

И входит архиерей и диакон во святый 
олтарь и поставляют святая на святей тра-
пезе: архиерей, (или иерей) убо дискос, диа-
кон же святый потир, и влагает архиерей 
(или иерей) части святаго Хлеба во святую 
Чашу и опрятает по обычаю святый дискос, 
и приемь кадильницу кадит Святая, глаголя 
молитву сию тайно:

Возвеселил еси ны, Боже, во единении 
Твоем, и Тебе приносим песнь благодар-
ственную плод уст, исповедающе благодать 
Твою, с кадилом сим да взыдет к Тебе, Боже, 
да не возвратится тщи, но подаждь нам его 

Священник.
Спаси, Боже люди Твоя, и благослови 

достояние Твое.
Священник паки:
Слава Богу нашему, освятившему всех 

нас.
И егда отложит потир на святую трапезу, 

глаголет священник:
Буди имя Господне благословенно 

во веки веков. Глаголют диакони и людие: 
Исполни уста наша хваления Твоего, Гос-

поди, и радости наполни устне наши, яко 
да воспоем свяву Твою, весь день велико-
лепие Твое.

(л. 35 об.)    Диакон исходит и глаголет:
Паки и паки и всегда миром Господу по-

молимся.
И паки:
Благодарим Тебе, Христе Боже наш, яко 

сподобил еси нас причаститися Тела и Крове 
Твоея во оставление грехов и в жизнь веч-
ную, неосужденных нас сохрани, молимся, 
яко Благ и Человеколюбец.

Молитва кадила в последнем входе
Благодарим Тебе Спасителю всех Боже 

о всех, яже предал еси нам благих и о при-
чащении святых и пречистых Твоих таинств, 
и приносим Тебе кадило сие, молящеся, со-
храни нас под кровом крил Твоих и сподоби 
нас до последняго нашего издыхания при-
чащатися святынь Твоих во освящение душ 
и телес,(л. 36) в царства небеснаго наследие: 
яко Ты еси освящение наше Боже, и Тебе 
славу и благодарение возсылаем Отцу и Сыну 
и Святому Духу.

 И начинает диакон во входе. 



72

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

радиблагоухание Всесвятаго Твоего Духа, 
миро пречистое и неотъемлемое исполни 
уста наша хваления, и устне радования, серд-
це радости и веселия, во Христе Иисусе 
Господе нашем, с Нимже благословен еси, 
со Всесвятым Твоим Духом, ныне и присно 
и во веки веков.

И относит Святая един от иереев от свя-
тыя трапезы на жертвенник ничтоже глаголя, 
диакон такожде относит дискос, без кажде-
ния, антиминс же подобает свити, издед же 
северными дверьми станет диакон на своем 
месте, зря к людем, и глаголя диаконства

Паки и паки, непрестанно миром Господу 
помолимся. Яко да будет нам при- (с. 99) ча-
щение Святынь Его во отвращение всякаго 
лукаваго деяния, в напутие живота вечного, 
в причащение и дар Святаго Духа, помолимся. 

Пресвятую, пречистую, преславную, бла-
гословенную Владычицу нашу Богороди-
цу и Приснодеву Марию со всеми святыми 
и праведными помянувше, сами себе и друг 
друга, и весь живот наш Христу Богу пре-
дадим.

Людие: Тебе, Господи.
Глаголющим же диаконствам сим, молит-

ся архиерей или иерей пред святою трапезою 
тайно сице: 

Боже, великаго ради и неизреченнаго 
благоутробия снисшедый немощи рабов Тво-
их и сподобивый нас причаститися сея пре-
небесныя трапезы, Не осуди нас, Владыко, 
грешных о причащении пречистых Твоих 
Таин, но сохрани ны, Блаже, во освящении, 
яко да достойны (с. 100) бывше Всесвятаго 
Твоего Духа, обрящем часть и наследие со 
всеми святыми, еже от века Тебе благо-
угодившими, во свете лица Твоего, щедро-
тами единороднаго Твоего Сына, Господа 
же и Спаса нашего Иисуса Христа, с ним же 
благословен еси со всесвятым, и благим, 
и животворящим Твоим Духом ныне и присно 
и во веки веков.

Возглас: Яко благословися и святися, 
и препрославися всечестное и великолепое, 
и святое имя Твое, Отца,и Сына и Святаго 
Духа, ныне и присно и во веки веков.

Людие: Аминь.
Архиерей (или иерей) благословляет 

люди, глаголя: Мир всем.

Слава Тебе, слава Тебе, слава Тебе Хри-
сте Царю, единородное Слово Отчее, яко 
сподобил еси нас грешных и недостойных 
раб Твоих в восприятии быти пречистых Тво-
их таинств во оставление грехов и в жизнь 
вечную, слава Тебе.

И егда сотворит вход начинает диакон 
сице.

Паки и паки, и всегда миром Господу по-
молимся.

Яко да будет причащение Святынь Его 
во отгнание всякия лукавыя вещи, в напутие 
жизни вечныя, в причастие и дар Святаго 
Духа помолимся.

(л. 36 об.) Пресвятую, пречистую, пре-
славную, благословенную Владычицу нашу 
Богородицу, и приснодеву Марию, и всех 
святых, иже от века Тебе благоугодивших 
помянувше, сами себе и друг друга, и весь 
живот наш Христу Богу предадим. 

Людие. Тебе Господи.

Священник молится
Боже иже многаго ради и неизречен-

наго человеколюбия снисшедый немощи 
рабов Твоих и сподобивый нас причаститися 
сея небесныя трапезы, не осуди нас греш-
ных в причастии пречистых Твоих Таинств, 
но сохрани нас, Блаже, освящением Святаго 
Твоего Духа, да святи бывше обрящем часть 
и наследие со всеми святыми, иже от века 
Тебе благоугодившими, во свете лица (л. 37) 
Твоего. Щедротами единороднаго Твоего 
Сына, Господа же и Бога иСпаса нашего Ии-
суса Христа, с ним же благословен еси со 
Всесвятым и Благим, и Животворящим Твоим 
Духом.

Возглас: Яко благословенно и просла-
вися всечестное и великолепое имя Твое, 
Отца, и Сына, и Святаго Духа, ныне и присно 
и во веки веков. 



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

73

Диакон же абие глаголет: Главы наша 
ко Господу приклоним. (с. 101) Людие: Тебе, 
Господи.

Архиерей же (или иерей) молитву сию 
тайно:

Боже великий и дивный, призри на рабы 
Твоя, яко Тебе приклонихом выи, и простри 
руку Твою державную, исполнену благосло-
вений, и благослови люди Твоя, и сохрани 
достояние Твое, яко да всегда и непрестанно 
прославляем Тя, Единаго, живаго и истиннаго 
Бога нашего, Святую и Единосущную Троицу, 
Отца и Сына и Святаго Духа.

Возглас: Тебе бо подобает и долженству-
ет от всех нас всякое славословие, честь, по-
клонение и благодарение, Отцу и Сыну и Свя-
тому Духу, ныне и присно и во веки веков.

Людие: Аминь.
Диакон: С миром Христовым изыдем.

Архиерей же (или иерей) исшед святыми 
(с. 102) дверьми из олтаря, и став среди на-
рода, глаголет молитву сию, зря к востоку: 

От силы в силу восходяще, и всю еже 
в храме Твоем исполнив божественную служ-
бу, и ныне молимся Тебе, Господи Боже наш: 
совершеннаго человеколюбия сподоби нас, 
исправи путь наш, укорени нас во страхе Тво-
ем, всех помилуй и пренебеснаго Царствия 
Твоего достойны покажи, во Христе Иису-
се Господе нашем, с Нимже подобает Тебе 
слава, честь, держава, вкупе со Всесвятым 
Духом, ныне и присно и во веки веков.

Диакон к людем: 
Отпущаетеся в мире.
Архиерей или иерей: 
Благословен Бог, благословляяй и освя-

щаяй нас причащением святых и пречистых 
Его Таин, ныне и присно и во веки веков.

Людие: Аминь.
(с. 103) И отходят людие с миром в домы 

Людие. Аминь.
Священник: Мир всем. Людие: 
И духови твоему. Диакон:
Главы наша Господеви приклоним.
Священник.
Боже великий и дивный, призри на рабы 

Твоя, яко Тебе выя приклонихом, простри 
руку Твою державную, исполненну благо-
словений, и благослови люди Твоя, сохрани 
достояние Твое, да присно и выну славим 
Тебе, Единаго, живаго и истиннаго (л. 37 об.) 
Бога нашего, Святую и Единосущную Троицу, 
Отца и Сына и Святаго Духа ныне и присно, 
и во веки веков.

Возглас: Тебе бо подобает и долженству-
ет от всех нас славословие, честь, и поклоне-
ние и благодарение, Отцу и Сыну и Святому 
Духу, ныне и присно.

Людие: Аминь. Диакон:
В мире Христове да поим.
И паки глаголет: В мире Христове 

да идем.
Людие: О имени Господни. Господи, бла-

гослови.
Молитва отпустительная, глаголемая 

от диакона.
От славы в славу преходяще, Тебе поем 

Спаса душ наших, Слава Отцу и Сыну и Свя-
тому Духу, ныне и присно и во веки. Тее поем 
Спаса душ наших.

Священник исходя глаголет молитву 
от олтаря до сосудохранительницы.

(л. 38) От силы в силу преходяще и всякую 
в храме Твоем исполнше божественную служ-
бу, и ныне молимся Тебе, Господи Боже наш: со-
вершенна человеколюбия сподоби нас, право 
управи путь наш, вкорени нас во страсе Твоем, 
и пренебеснаго Царствия сподоби о Христе 
Иисусе Господе нашем, с Нимже благословен 
еси со Всесвятым  и Благим и животворящим 
Твоим Духом, ныне и присно и во веки.

Диакон.
Паки и паки и всегда с миром Господу 

помолимся.
Молитва, глаголемая в сосудохрательни-

це по отпусте
Дал еси нам Владыко, освящение пре-

существлением всесвятаго Тела и честныя 
Крове единороднаго Твоего Сына, Господа же 
нашего Иисуса Христа, Даждь же на благодать 



74

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Духа Твоего благаго, и сохрани нас непорочных, 
добре (л. 38 об.) настави нас в совершенное 
сыноположение и избавление, и к будущим 
вечным восприятием. Возглас:

Ты бо еси освящение и просвещение наше 
Боже наш, и святый Твой Сын и ДухТвой Пре-
святый ныне и присно и во веки веков. Аминь. 
Диакон.

В мире Христове да сохранимся.
Певцы: О Имени Господни. Господи благо-

слови.
Священник.
Благословен Бог благословляяй и освя-

щаяй причащением святых и животворящих 
и пречистых Таинств, ныне и присно и во веки 
веков. Аминь.

Таже молитва очищения
Господи Иисусе Христе, Сыне Бога живаго, 

Агнце и Пастырь вземляй грех мира, иже долг 
двоим должником даровавый, и (л. 39) грешней 
оставление грехов ея давый, иже исцеление 
разслабленному даровавый со оставлением 
грехов его ослаби, остави, прости Боже прегре-
шения наша вольная, невольная, яже в ведении, 
яже в неведении, яже в преступлении и преслу-
шании бывшия, яже весть Дух Твой Пресвятый, 
паче рабов твоих, и аще в чесом заповедей 
Твоих, яко человецы плоть носяще и в мире 
сем жительствующе от диавола прелстишася, 
аще же словом или делом, аще под клятву под-
падоша, или своей анафеме, прошу и молю не-
изглаголанного твоего человеколюбия, словом 
убо разрешитися, проститися же им и клятвою 
и своею анафемою по Твоей благости. Ей Вла-
дыко Господи, услыши моление (л. 39 об.) мое 
о рабех Твоих, и призри яко не памятозлобив, 
прегрешения их вся: прости им всяко согреше-
ние вольное же и невольное, избави нас вечныя 
муки: Ты бо еси заповедавый нам глаголя: Яко 
елика аще свяжете на земли, будут связана 
на небесех, и елика аще разрешите на земли, 
будут разрешенно на небесех. Яко Ты еси Бог 
наш, Бог еже миловати и спасати и отпущати 
грехи могий, и подобает Тебе слава со безна-
чальным Отцем и Животворящим Духом ныне 
и присно и вовеки веков. Аминь. Конец Боже-
ственныя литургии святаго апостола Иакова.

Преведеся в Москве. 1717 августа 2 дне 
трудом Алексея Барсова, греческой школы 
надзирателя и типографии чтеца.

своя, священницы же совлачаются святых 
одежд, тожде творят и диакон потребив Свя-
тая, и идут в домы своя благодаряще Бога.

Сице совершися Божественная литургия 
святаго апостола Такова.

Конец и Богу слава.



Игумен Антоний (Бутин). Литургия апостола Иакова из собрания рукописей протоиерея Михаила Диева

75

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Литургия Апостола Иакова// ОР РНБ Ф. 775 (Собрание А.А. Титова) № 3817.
2. Евгений (Болховитинов), митрополит. Словарь исторический о бывших в Рос-

сии писателях духовного чина Греко-Российской Церкви. М.: «Русский Двор», Свято-
Троицкая Сергиева Лавра, 1995. – 416 с. 

3. Желтов Михаил, священник. Литургия ап. Иакова // Православная энцикло-
педия. Т. XLI. Ливаний – Львовский. М.: Церковно-научный центр «Православная энци-
клопедия», 2016. 752 с. 

4. Божественная литургия святого славного апостола Иакова, брата Божия 
и первого иерарха Иерусалимского / Пер. Филипп (Гарнер), иеромонах. Владимир, 
1939 – Рим, 1970. – 108 с.

REFERENCES
1. Liturgiya Apostola Iakova// OR RNB F. 775 (Sobranie A.A. Titova) № 3817.
2. Evgenĳ (Bolxovitinov), mitropolit. Slovar` istoricheskĳ o by`vshix v Rossii pisatelyax 

duxovnogo china Greko-Rossĳskoj Cerkvi. M.: «Russkĳ Dvor», Svyato-Troiczkaya Sergieva 
Lavra, 1995. – 416 s. 

3. Zheltov Mixail, svyashhennik. Liturgiya ap. Iakova // Pravoslavnaya e`nciklopediya. 
T. XLI. Livanĳ – L`vovskĳ. M.: Cerkovno-nauchny`j centr «Pravoslavnaya e`nciklopediya», 
2016. 752 s. 

4. Bozhestvennaya liturgiya svyatogo slavnogo apostola Iakova, brata Bozhiya i pervogo 
ierarxa Ierusalimskogo / Per. Filipp (Garner), ieromonax. Vladimir,1939 – Rim, 1970. – 108 
s.REFERENCES

1. Liturgiya Apostola Iakova// OR RNB F. 775 (Sobranie A.A. Titova) № 3817.
2. Evgenĳ (Bolxovitinov), mitropolit. Slovar` istoricheskĳ o by`vshix v Rossii pisatelyax 

duxovnogo china Greko-Rossĳskoj Cerkvi. M.: «Russkĳ Dvor», Svyato-Troiczkaya Sergieva 
Lavra, 1995. – 416 s. 

3. Zheltov Mixail, svyashhennik. Liturgiya ap. Iakova // Pravoslavnaya e`nciklopediya. 
T. XLI. Livanĳ – L`vovskĳ. M.: Cerkovno-nauchny`j centr «Pravoslavnaya e`nciklopediya», 
2016. 752 s. 

4. Bozhestvennaya liturgiya svyatogo slavnogo apostola Iakova, brata Bozhiya i pervogo 
ierarxa Ierusalimskogo / Per. Filipp (Garner), ieromonax. Vladimir,1939 – Rim, 1970. – 108 s.

Статья поступила в редакцию 28.05.2024; одобрена после рецензирования: 
27.06.2024; принята к публикации 12.07.2024.

The article was submitted 28.05.2024; approved after reviewing: 27.06.2024; 
accepted for publication 12.07.2024.



76
©  Гущян Г., 2025.

Научная статья 
УДК 264–4:281.6(09)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–76–95
EDN: MDFYTQ

АРМЯНСКИЕ НАРОДНЫЕ ОБЫЧАИ ВО ВРЕМЯ 
ПРАЗДНИКА СВЯТОГО РОЖДЕСТВА 

ХРИСТОВА И ОБРЯДА ОСВЯЩЕНИЯ ВОДЫ 
ПО ЭТНОГРАФИЧЕСКИМ ИСТОЧНИКАМ 

(КОНЕЦ XIX – НАЧАЛО XX ВЕКА)
Архидиакон Геворг Гущян,

Армянская Святая Апостольская Православная Церковь,
г. Москва, Россия

gevorghrachik@gmail.com

Аннотация. Рождество и Богоявление Иисуса Христа 
является одним из Господских праздников Армянской 
Святой Апостольской Православной Церкви. В статье рас-
сматриваются народные традиции и обычаи, связанные 
с Рождеством и Богоявлением. В народном исполнении 
христианских праздников и только в них остались следы 
местных обрядов языческого поклонения. Это в  какой-то 
мере также относится и празднику Рождества. Первый 
след, или воспоминание, который бросается в глаза, — это 
вода, или культ воды. Армянская Церковь церемонию ос-
вящения воды всегда проводит сразу после праздничной 
литургии на Рождество: 6 января. Освященную воду веру-
ющие несут домой в сосудах (чашках, бутылях, флаконах) 
для того, чтобы напоить больных целебной жидкостью 
и раздать ее членам семьи.

Семейно- бытовой опыт армянского народа включает 
целую систему празднично- обрядовой культуры отно-
сительно Рождества и Богоявления. Вокруг церковной 
службы сформировалась народная традиция справления 
праздника в сопровождении особых блюд, песен и плясок. 
Представлена традиция приготовления “Тарехац” (хлеб 

ЛИТУРГИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 76–95
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 76–95 

Архидиакон Геворг Гущян,
кандидат исторических 
наук
/
Archdeacon Gevorg 
Guschyan, 
PhD of History



77

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...

года) в разных армянских поселениях. С утверждением советского политического 
режима Св. Рождество, наряду с другими праздниками, ушло из активного народно-
го быта и частично былo восстановлено только за последние несколько десятилетий. 
Следует также отметить, что мы использовали такие этнографические материалы, 
которые были написаны до Геноцида и в них представлена   этнография армянского 
народа, проживающего также в Западной Армении.

Ключевые слова: Рождество Христово, Богоявление, сочельник, Лекционарий, 
хлеб года, этнографические материалы

Для цитирования: Гущян Г., диакон. Армянские народные обычаи во время 
праздника Святого Рождества Христова и обряда освящения воды по этнографическим 
источникам (конец XIX – начало XX века) // Ипатьевский вестник. 2025. № 2. С. 76–95. 
https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–76–95

LITURGICAL STUDIES
Scientific article

AR MENIAN FOLK CUSTOMS DURING THE FEAST 
OF THE HOLY NATIVITY OF CHRIST AND THE 

RITE OF CONSECRATION OF WATER, ACCORDING 
TO ETHNOGRAPHIC SOURCES 

(LATE 19th – EARLY 20th CENTURY)
Ar chdeacon Gevorg Guschyan,

Armenian Apostolic Holy and Orthodox Church, Moscow, Russia
gevorghrachik@gmail.com

Abstract. The Nativity and Epiphany of Jesus Christ is one of the great holidays of the 
Armenian Apostolic Holy Orthodox Church. The article discusses folk traditions and cus-
toms associated with Christmas and Epiphany. Traces of local rites of pagan worship have 
remained only in the folk performance of Christian holidays. This also applies to some extent 
to the holiday of Christmas. The first trace or memory that catches the eye is water or the 
cult of water. The Armenian Church always holds the blessing of the water ceremony imme-
diately after the festive liturgy on Christmas: January 6. Believers carry the blessed water 
home in vessels (cups, bottles, flasks) in order to give the sick a drink of the healing liquid 
and distribute it among family members.

The family and everyday experience of the Armenian people include a whole system 
of festive and ritual culture regarding Christmas and Epiphany. Around the church ser-
vice, a folk tradition of celebrating the holiday was formed, accompanied by special dish-
es, songs and games. A tradition of preparing “Tarekhats” (bread of the year) in different 
Armenian settlements is presented. With the establishment of the Soviet political regime, 
Holy Christmas, along with other holidays, disappeared from active national life and has 
partially been restored only in the last few decades. It should also be noted that we used eth-
nographic materials that were written before the Genocide and they presented the ethnog-
raphy of the Armenian people, also living in Western Armenia.

Keywords: Nativity of Christ, Epiphany, Christmas Eve, Lectionary, bread of the year, 
ethnographic materials

For citation: Gushchyan G., deacon. Ar menian folk customs during the feast of the Holy 
Nativity of Christ and the rite of consecration of water, according to ethnographic sources 



78

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

(late 19th – early 20th century) // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 2. Р. 76–95 (In Russian). 
https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–76–95

Вода в христианской религии и народных верованиях
Христианство в Армении, хотя и внешне, однако сохранило элементы ряда 

древних обрядов и верований, которые были широко распространены в язы-
ческий период. В основном они были связаны с поклонением звездам (астро-
логия), четырем элементам: земли, воздуха, воды, огня, а также с поклонени-
ем и поминовением предков, плодородием, растениями (деревьям, цветам), 
хлебом, очагом, дождем, засухой, солнцем, луной, урожаем, семьей и другими 
аспектами человеческой жизни.

Таким образом, в народном исполнении христианских праздников и только 
в них остались следы местных обрядов языческого поклонения. Это в  какой-то 
мере также относится и празднику Рождества. Первый след, или воспоминание, 
который бросается в глаза, — это вода, или культ воды. Древнее народное пред-
ставление о священной или целебной воде, или о благословенной и живой воде, 
использовалось в языческих верованиях в форме поклонения водяным духам. 
Поиски бессмертной воды находят отражение в народных сказаниях, очевидно 
проявление укрепляющего признака воды, например, в армянском народном 
эпосе “Сасна Црер” (Цовинар зачала горстью или полгорстью воды, укрепление 
Санасара при нырянии в воду и др.).

Эти древние религиозные представления о силе воды были актуальны 
вплоть до христианского периода, а некоторые обряды нашли свое место в Рож-
дественском обряде освящения воды. Безусловно, под мощнейшим влияни-
ем Святого Писания стерлось прославление воды как материальной стихии: 
“Всякий, пьющий воду сию, возжаждет опять, а кто будет пить воду, которую 
Я дам, тот не будет жаждать вовек; но вода, которую Я дам ему, сделается в нем 
источником воды, текущей в жизнь вечную” (Ин 4:13–14).

Тем не менее вода как выражение указанного таинства, как предметно- 
вещественный материальный знак этого таинства (покаянного, крещения) 
сохраняет силу восприятия этого таинства посредством воды (освящение воды, 
крещение в купели, благословение хозяина, окропляя освященной водой и т. д.). 
“С древних периодов истории человечества вода занимала свое место во всех 
религиях. Сегодня она используется как необходимый элемент в религиоз-
ных церемониях”, — пишет А. Манукян. — “Вода с ее целебными свой ствами, 
а в частности “Живая вода”, подарила богатейший материал для многих сказа-
ний, мифов, интересных рассказов и сказок” 1.

Вода имеет особое значение также и в Библии. Книга Бытия свидетельству-
ет о том, что Бог (Дух Божий) “… Дух Божий носился над водою” (Бытие 1:2), 
а книга Откровения называет Бога Творцом вод: “…поклонитесь Сотворив-
шему небо и землю, и море и источники вод” (Откр. 14:7). Эпизодов в Святом 
Писании, связанных с водой, неимоверно много, и они включают в себя та-
кие примеры, как парение Духа Божьего над водами, отделение воды от суши, 
сотворение моря, всемирный потоп, пересечение Красного моря, питье воды 

1 Манукян А., Вода в религиозных таинствах, Тегеран, 1973. С. 9.



79

из скалы в пустыне, приношение воды как жертвы Богу. Открытие израильтя-
нами целебных свой ств воды Пророком, переход Иисуса Навина через Иордан, 
когда вода текущая остановилась и стала стеной, крещение Иоанна Крестителя 
в Иордане, чудесное превращение воды в вино Иисусом и т. д.

В праздник Кущей иудеи брали воду из купели в Силоме (вода из камня 
возле храма), смешивали ее с вином, вносили в храм и выливали на жертвен-
ник. При этом они пели: “И в радости будете почерпать воду из источников 
спасения” (Ис. 12:3).

А. Манукян, говоря о разных проявлениях поклонения воде у разных на-
родов, подчеркивает, что вода действительно имеет функцию оживлять как жи-
вотных, так и растения и поэтому “в религиозных обрядах вода имеет силу 
оживлять и возрождает надежду. Таинство Крещения символизирует идею 
возрождения” 1.

В Египте, Ассирии, Индии, Греции, Австралии, Китае и других местах 
(включая древние иудейские верования) существовали различные формы по-
клонения воде, церемонии окропления водой. В Ветхом Завете описано немало 
случаев, связанных с водой и колодцами, где открытые колодцы символизиро-
вали открытие благословения от Бога.

Важную роль вода играла также в армянских верованиях и обычаях. Со свя-
щенными источниками и реками связано много удивительных историй и ле-
генд. “Армянская богиня Астхик была в том числе и богиней любви, плодородия, 
воды, и ее почитание превращалось в общенациональный праздник. По наци-
ональному обычаю в этот день все обрызгивали друг друга водой, устраивали 
полет голубей и разбрасывали лепестки роз. Эти обычаи сохранялись в Армении 
долгое время, даже в христианский период. Праздник Вардавар представляет со-
бой наиболее яркую картину народного характера этого праздника. До сих пор 
обычай обрызгивания водой друг друга остался как память в сознании народа” 2.

В армянских традициях существовал обычай дарить реке Евфрат лоша-
дей: для исследования будущего по волнам реки. Люди верили, что в источни-
ках и водах обитают духи. Волшебными источниками считались Катнахбюр 
(Молочный источник) Лусахбюр (Источник света), а те скалы, которые имели 
форму рыб, назывались “Вишап” (Дракон), которые были связаны с системой 
орошения и поклонением воде 3. Ваагн, помимо того, что он считался богом 
огня, вой ны и бури, воспринимался также богом грома, предвестника дождя, 
а огонь и воду почитали как брата и сестру. Армяне также верили, что суще-
ствуют водные чудовища, которые обитают в реках в Арацани и Ефрат. Часто 
упоминается Мегвос, дух-хранитель вод. В отличие от греческих наяд, нимф 
источников и родников, армяне имели “дочерей моря” и совершали магиче-
ские обряды с водой, например, гадали. Архиепископ Артак упоминает также 
ряд других народных поверий (в Джавахке и других провинциях): “…не пейте 

1 Там же. С. 13.
2 См.: Арутюнян С., Верования, религия, культы и пантеон богов древних армян, Ереван, 2001; 

Манукян А., Вода в религиозных таинствах, Тегеран, 1973. С. 25.
3 См.: Абегян М., Памятники под названием “Драконы” как статуи богини Астхик- Деркето, Ере-

ван, 1941; Каменные стелы Вишапы, редакторы А. Петросян, А. Бобохян, Ереван, 2015.

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



80

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

воду в темном месте, чтобы черти не проникли, не пейте воду, текущую ночью, 
чтобы черти не ударили”.

“В Васпуракане, — пишет он, — для того, чтобы иметь сына, существовало 
следующее суеверие. Когда ребенка купали, если младенец был мальчиком, 
то его обливали небольшим количеством воды из горшка, а если это была де-
вочка, то на нее выливали всю воду и переворачивали горшок вверх дном, та-
ким же образом переворачивали таз, в котором купали ребенка, думая, что раз 
вода из горшка кончилась, то и прекратится рождение девочек. Делалось это 
для того, чтобы девочек много не рождалось. А при обряде снятия мюрона, ко-
торое совершалось через три дня после крещения, младенцу сначала омывали 
в чистой чаше те места, где был помазан мюрон, и только потом младенца ку-
пали целиком в ванне. “Мюронавая вода”, то есть та вода, которой омывали 
помазанные части ребенка, выливали в чистую емкость в доме, а потом брали, 
разбавляли водой и мыли посуду. Некоторые люди выливали мюроновую воду 
в стоячую воду, в колодец или чистое, недоступное место” 1.

Бесчисленное количество подобных верований и обычаев, которые, будучи 
интересными, довольно посредственно, а иногда и вовсе не связаны с таинства-
ми праздника Рождества и Крещения, следовательно, более подробно говорить 
о них в рамках данной работы не считается целесообразным.

Наиболее тесная связь с тематикой очевидна из Требника Маштоца, в кото-
ром дается ряд указаний по использованию воды в ритуалах. Первое указание, 
которая дает богослужебная книга — это таинство Крещения. Как уже упоми-
налось, осязаемым признаком этой церемонии является вода. При крещении 
крещаемого погружают в воду (в современности либо окропляют водой, либо 
используют частичное погружение), священник выливает воду крестообразно 
в купель и произносит: “Глас Господень над водою”; а потом из пророчество 
Иезекииля: “И окроплю вас чистою водою, и вы очиститесь от всех скверн ва-
ших, и от всех идолов ваших очищу вас” (36:25), за которым следует обраще-
ние Иисуса к Никодиму: “Истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится 
от воды и Духа, не может вой ти в Царствие Божие” (Ин. 3:5), затем священник 
просит Дух Святой освятить воду, после молитвы капает Мюрон в воду и бла-
гословляет ее крестом в руке и поет: “Благослови и освяти эту воду, знаками 
сиими: святым Крестом, святым Евангелием и святым Мюроном”. Затем берет 
крещаемого младенца и окунает в купель три раза “Опускает ребенка в воду 
и называет его” 2.

Принято считать, что освященная вода лечит боли и болезни, лечит бес-
плодие, способствует улучшению урожая. Эта особая церемония и называется 
“Правилом освящение воды” 3. В древности существовал обычай освящения ко-
лодца (“Правило освящения колодца”) 4, а также ритуал, например, освящения 
полей: “Это Правило благословления” 5.

1 Манукян А., Вода в религиозных таинствах, Тегеран, 1973. С. 34.
2 Книга под названием Большой Требник, К. Полис, 1807. С. 12–15.
3 Требник (Маштоц), Св. Эчмиадзин, 2001. С. 152–156.
4 Там же. С. 135–139.
5 Там же. С. 140–143.



81

Библейские традиции, связанные с таинствами воды, укоренились в ду-
ховной жизни христианской Армении. Сфера освящения и применения воды 
в Армянской Церкви регулируется постановлениями и правилами Армян-
ской Апостольской Церкви, святых отцов и указами первого Вселенского 
Собора. В соответствии с этим Крещение должно совершаться в церковной 
купальне; в праздник Богоявления должен совершаться обряд освящения 
воды у проточных вод или в храме. Воду нельзя смешивать с литургическим 
вином (в отличие от церквей, которые смешивают воду, утверждая, что кровь 
(= вино = спасение), а вода (= крещение = покаяние) текла из раненого 
ребра Иисуса.

Пропуская другие, многочисленные правила, установленные Собора-
ми в связи с употреблением воды, стоит отметить, что Армянская Церковь 
церемонию освящения воды всегда проводит сразу после праздничной ли-
тургии на Рождество. При этом голубь Святого Мюрона на алтарe, где стоит 
котел, полный воды. Читаются места из Библии в соответствии с таинством 
дня. Символизируется крещение Христа, читаются особые места из Писания: 
переход через Красное море, услаждение горькой воды Моисеем (Исх. 5), пере-
ход через Иордан (Иисус Навин 3), оздоровление смертоносной воды Елисе-
ем (4 Цар. 2:19) и исцеление Неемии прокаженного при омовении в Иордане 
(4 Цар. 5:14) и другие чтения из Ветхого и Нового Завета.

Далее дьякон мелодично проповедует о том, чтобы Святой Дух начал дей-
ствовать в воде, чтобы те, кто будет пить из нее, могли быть исцелены от болез-
ней души и тела. Затем читается особая молитва, написанная Василием Кеса-
рийским на освящение воды, в которой говорится: “И ныне, Господи Боже наш, 
благослови эту воду, сотвори ее в чистоте раба Твоего, прогони его от всякого 
зла…”. Священник опускает Крест в воду (в Таронском регионе говорят: “Крест 
уходит в воду”), дьякон мелодично говорит проповедь вардапета Ованеса Плуза, 
поет увещевание Григория Просветителя и гимн “Освящение воды”. Настоятель 
снимает Крест, освящает воду, вручает Крест крестному праздника, затем поет 
гимн “Голубь Апостола” и вливает св. Мюрон в воду 1.

Так освящается вода, которую верующие несут домой в сосудах (чашках, 
бутылях, флаконах) для того, чтобы напоить больных целебной жидкостью 
и раздать ее членам семьи. Относительно освящения воды Ованес Одзнеци по-
велел, чтобы в день Богоявления совершалось освящение воды, вливался бы 
Мюрон в воду, возносилась молитва к Богу, что символизирует Крещение Спа-
сителя в Иордане.

А. Манукян, ссылаясь на исследования религиоведа и этнографа Дж. Фрей-
зера, а также изучая Библию, приходит к выводу, что благословение воды име-
ет очень древние корни и связано с поклонением свету. Он пишет: “Видимо, 
во время поклонения свету и огню они оказывали исключительное почтение 
и благословение воде. Еврейский праздник Пасхи, символизирующий переход 
Красного моря и реки Иордан, связан со светом огня, ибо за пламенем огня 
и столба дыма стоял Иегова. Апостол Павел считает переход через Красное море 

1 Лекционарий, книга Армянской Церкви, Вагаршапат, 1872. С. 18.

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



82

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

крещением, совершенным Моисеем, ему вторит блаженный Августин, считая 
этот переход крещением избранного народа” 1.

В подтверждение этой мысли (свет в сочетании с водой) исследователь 
приводит пример вечера Великой Субботы в Иерусалиме. Всенощное бдение 
со свечами в сочельник церкви Воскресения, которое в просторечии называется 
днем   ”украденного света”, а на самом деле символизирует свет небесный, нис-
ходящий свыше, и в подтверждение этой символики подъем духовных лидеров 
на цокольный этаж храма, чтобы “послать свет” паломникам, при этом только 
армянский священник имеет право выносить свет для зажжения свечей па-
ломников. Также в Армянской Церкви в сочельник во время чтения “Просвети, 
просвети, просвети Иерусалим” зажигаются огни церкви и поется гимн: “Свет 
свечи — это день самого света. В этот день в католической церкви проходит 
церемония освящения крестильной купели с зажженными свечами, которые 
затем опускаются в купель, с целью освятить и очистить воду, которой будут 
крестить”.- пишет А. Манукян и приводит еще один пример, подтверждающий 
вышесказанное, о взаимодействии воды и свет: “Праздник Рождества и Празд-
ник Крещения Христова включает в себя приход волхвов в предводительстве 
с яркой звездой… Соответственно, прежде всего, мы видим яркую звезду, спу-
стившуюся с неба в ясли, иносказательно на языке огня — это св. Дух, который 
должен был сойти с небес на апостолов, которые будут говорить впоследствии 
на разных языках, исполненные Духом. Следовательно, огнем и светом напол-
нен и воодушевлен праздник Рождества посредством яркой звезды” 2. В дополне-
ние к сказанному можно сказать, что вместе со звездой (светом) имеет и другие 
составляющие таинства Рождества, коими являются приношения волхвов мла-
денцу Иисусу: золото, как символ царства, ладан как знак священства и смирна, 
как символ похорон и бальзамирования 3.

Обычаи, связанные с “Тарехацем” (хлеб года)
Начиная с конца XIX века до XX в. самыми популярными праздниками в ар-

мянской жизни стали Новый год, Рождество, Св. Саргис, Сретение, Масленица, 
Вербное Воскресенье, Святое Воскресение (Пасха), Вознесение, Вардавар, Успе-
ние Богородицы, и Воздвижение Креста. Вокруг каждого из них сплелись наци-
ональные обычаи, пришедшие из дохристианских времен. Здесь следует отме-
тить, что Церковь, сохраняя свою праздничную систему, сохраняла в том числе 
и различные национальные обычаи, связанные с тем или иным праздником. 
Как отмечает этнограф Самвел Мкртчян, “Церковь стала не только основателем 
новой праздничной системы в соответствии со своей идеологией, но и важней-
шим институтом ее сохранения и выживания, тем более, что на протяжении 
веков она выполняла эту функцию всем своим структурным комплексом при от-
сутствии армянской государственности” 4.

1 Манукян А., Вода в религиозных таинствах, Тегеран, 1973. С. 79.
2 Там же. С. 80–81.
3 Степанос Сюнеци, Толкование Четырёх Евангелий, Ереван, 1994. С. 17.
4 Мкртчян С., Праздники в современной армянской жизни (этносоциологическое исследова-

ние), Ереван, 2007. С. 140.



83

Сочельник, который в народе называется “хтум”, фактически можно рас-
сматривать как канун праздника. Он имеет своё характерное меню, которое 
включает в себя такие блюда, как плов с изюмом, рыбу, орехи, зелень; из на-
питков — вино. В этот же день, вечером, было принято обходить дома группами, 
чтобы сообщить благую весть: “Христос родился и явился”, получая в ответ: 
“Великая благая весть для вас и нас”. Особое внимание уделялось подаркам; 
в этот день пекли “Тарехац” (хлеб года), который имел небольшие отклонения 
от рецептуры в зависимости от региона Армении. Например, в Арцахе пекли 
несоленый пирог с орешками и с маслом, в которое предварительно замачивали 
нут, горох или фасоль, а также замешивали с тестом мелкие серебряные монеты 
“довлаты” в знак богатства. Такой хлеб торжественно вырезался в присутствии 
всей семьи, и делился на куски не только по количеству присутствующих чле-
нов семьи, но и отсутствующих, а также и животных, даже собак, не забывался 
домашний очаг. Кому попадался “довлат”, на нем и должно было основываться 
благополучие семьи в течение всего того года 1.

Такие обычаи показывают, что подобные торжества до сих пор считаются 
семейными праздниками, и уходят они своими корнями в древнее языческое 
представление о том, что у каждого дома (очага) или семьи есть свой святой 
покровитель.

Существовал также ряд обычаев перед весной и перед Новым годом, на-
правленных на то, чтобы “последующий год был успешным и плодотворным. 
Действовал целый ряд ритуальных обрядов, посвященных тому, чтобы предсто-
ящий хозяйственный год был успешным, с обильным питанием, вплоть до обя-
зательного обеда из 24 блюд, общего семейного стола и особых ритуальных 
хлебов для всех членов семьи, животных, и обязательная утварь для конкрет-
ного праздника, обряд выпечки и гадания по ним…” 2. Основной ингредиент, 
на котором гадали, был “Тарехац”, и пекли его как ритуальный хлеб в канун 
Нового года. Обильный новогодний стол, особенно “ритуальные хлебы, были 
всецело посвящены успеху Нового года. Основной ритуальный хлеб был кру-
глым или овальным. Размер зависел от количества членов семьи. На таком хле-
бе изображался либо спиралевидный, либо скрученный крест и др…” 3.

В. Бдоян упоминает, что края хлеба года украшались семенами и плода-
ми, что символизировало изобилие плодов года, а в хлеб клали бобы, горох 
или деньги, а иногда и бусину (города Сурмалу, Джугха) как знак богатства 
и удачи. Кому доставался “довлат” во время еды, то от него должен был исходить 
в следующем году успех и благополучие 4. Если “довлат” доставался ребенку 
или подростку, то приходилось задумываться о приданном для молодых. Со-
гласно В. Бдояну, в разных этнографических регионах использовалась разная 
рецептура таких хлебов с определенными вариациями составления, использо-
вания и наименования 5. В городе Мегри такой хлеб назывался “кркене”, в Но-

1 Лисицян С., Армяне Нагорного Карабаха (этнографический обзор), Ереван, 1981. С. 67–68.
2 Одабашян А., Армянские народные верования, Ереван, 1995. С. 4.
3 Бдоян В., Сельскохозяйственная культура в Армении, Ереван, 1972. С. 438.
4 Там же.
5 Там же. С. 438–440.

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



84

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

вом Нахичеване — “самса”, в Салмасте — “мидинк клоч”, в Муше — “митчинг”, 
в Муше, Шираке, Сюнике, Арцахе и др. — “тарехац”. “В Тбилиси пеклось два 
хлеба, каждый из которого якобы имел свой пол, хлеб “женского рода” держали 
в муке для роста, а “мужского” бросали в воду, чтобы он набух, как в прошлом 
году, что символизировало достаток”, — пишет В. Бдоян 1. В Ахалкалаки (напри-
мер, в армянском селе Абул) пекли ритуальный хлеб, на котором украшения 
из теста лепили в виде небесных светил.

Такие ритуальные хлебы часто украшали лентой вокруг верхушки, которую 
в народе называли поясом Бога (радугой). Хлеб, испеченный в виде человека, 
был известен как Василий, Асил- Василий. В основе этого обычая В. Бдоян за-
фиксировал интересное наблюдение, отметив: “Судя по всему, такие Асил —
Василии вероятно, символизировали умирающих божеств природы: Нари, 
Аклатиза, Ара Гегецика, затем Анаит и Арамазда. Об этом обстоятельстве го-
ворит то, что руки Василя были сложены крестом, что являлось признаком его 
успения: “Люди, вероятно, проводили ритуалы, чтобы воскресить их” 2.

Безусловно, по наблюдениям В. Бдояна, приготовление этих рождествен-
ских ритуальных хлебов имеет древнее происхождение и связано с упомянуты-
ми языческими божествами. Это был, прежде всего, магический обряд на че-
ловекоподобных фигурках, совершаемый перед весенним посевом, который 
начинался аж с Нового года. Однако, что представляется важным, следует до-
бавить, что фигурки Асил- Василов в виде усопшего символизировали (наряду 
с языческим архетипом) ключевую идею новой христианской Церкви (Церковь, 
как невеста), воскресение мертвых: “Но это же очевидно, — правдиво говорит 
В. Бдоян — что ритуальные хлебы были всецело посвящены плодородию. Здесь 
играла существенную роль магия создания подобное подобному. С другой сто-
роны, ритуальные хлебы, вероятно, были жертвами приношения божествам 
и духам смерти для последующего воскресения природы. Этим и объясняется 
разновидность злаковых блюд и роскошных на январских столах” 3.

Согласно этнографическим материалам, в конце девятнадцатого и начале 
двадцатого веков Рождественское Крещение представляло собой своеобраз-
ную систему национальных обычаев в жизни армянского народа. На празд-
ник Богоявления ключевую роль играла Святая Литургия. Верующие вначале 
отправились в храм “накануне для участия в Литургии Сочельника”, а также 
в день Рождества, когда совершалось освящение воды. Вокруг церковных обря-
дов и ритуалов, народ формировал свои национальные обычаи с уникальными 
блюдами, песнями и плясками.

А. Алпояджян о празднике Рождества и Богоявления в Евдокии пишет сле-
дующее: “Евдокиане безупречно исполняли свои религиозные обязанности. 
Они соблюдали почти все посты, исповедовались и причащались по крайней 
мере по случаю Рождества и Пасхи, особенно женщины, которые каждое вос-
кресенье утром ходят в церковь на службу” 4.

1 Бдоян В., Сельскохозяйственная культура в Армении, Ереван, 1972. С. 438.
2 Там же. С. 442.
3 Там же. С. 444.
4 Алпояджян А., История армян Евдокии, Каир, 1952. С. 1526.



85

В провинции Муш, в селении Буланх (Харк) в день Рождества совершались 
только церковные ритуалы, а не “народные обряды с плясками, кроме тех, ко-
торые непосредственно относились к сочельнику, например, вешали фрукты 
с ердика (световое отверстие в армянской архитектуре), а иногда вместо фрук-
тов подвешивали коркот (пшеничная каша), которую передавали друг другу 
через световое отверствие” 1.

Согласно фольклористу С. Мовсисяну (Бенсе), у армян Муша и Буланха 
Рождество и предшествующий ему пятидесятидневный пост были самыми лю-
бимыми из всех праздников в году: “В вечер затмения (то есть затмения Луны) 
на столе должна была быть трапеза с белыми овощами, горохом или тушеным 
мясом, которая называлась обедом Мариам, так как считалось, что овощи бело-
го цвета собирала сама Мариам”. Этнограф предполагает, что в дохристианские 
времена, это растение называли овощами Анаит, в связи с поклонением ей 2.

Новый год в Зангезуре, в том числе и в городе Сисиан, особо не отмеча-
ли. В городе Горис этот праздник ограничивался обменом визитов официаль-
ных лиц. По словам этнографа Лалаяна, в городах и селах Зангезура Рожде-
ство праздновали следующим образом: 4 января считалось днем   “повторения” 
или “повторения довлата”. В этот вечер вся семья собиралась вокруг стола 
(который назывался “хунч”), затем хозяйка разрезала и делила так называе-
мые дрожжевой “кркени”, лицевая сторона которого была украшена грецкими 
орехами, и бобами, а в сам хлеб помещалась косточка от фрукта.

Кому выпадала эта косточка, тому в этом году должна была улыбнуться 
удача, соответственно, благосостояние зависело дома от него. В том случае, 
если хлеб оставался, очень часто доля от такого хлеба доставалась и домашним 
животным. Отсюда исходило поверье, что богатство наступающего года будет 
исходит от них. Если нож при резке касался косточки, то это считалась пло-
хой приметой. Если же по  какой-то причине испечь хлеб не получалось, тогда 
в семье варили спас (молочный суп) клали в него бобы или косточку и гадали 
таким же образом 3.

По описаниям Е. Лисицяна, в Зангезуре довлат- кркен (дрожжевой празд-
ничный хлеб) готовили следующим образом: “После захода солнца тесто заме-
шивали с маслом или с орехами и с гвоздикой. В мягкую начинку замешивали 
кукурузные зёрна или бобы, иногда с мелкими монетами. Тесто раскатывали, 
придавали форму кулича, а затем оставляли загустевать на огне (в основном 
в золе) и только потом пекли. После выпечки пепел с хлеба убирали чистой 
тряпкой” 4.

К Литургии Сочельника люди готовились строгим постом 5. После литургии 
дети колядовали, ходили группами по домам, раздавая благую весть “Аветис”. 

1 Бенсе (Мовсисян), Провинция Буланх или Харк, Этнографический журнал, VI, Тбилиси, 1900. 
С. 59.

2 Бенсе (Мовсисян), Харк (Мушский Буланх), Ереван, 1972. С. 40.
3 Лалаян Е., Сисиан, Этнографический журнал, III, Тбилиси, 1898. С. 249; Лалаян Е., Зангезур, 

Этнографический журнал, IV, Тбилиси, 1898. С. 106–107; Лисицян С, Армяне Зангезура, Ере-
ван, 1969. С. 261.

4 Лисицян С, Армяне Зангезура, Ереван, 1969. С. 261.
5 Там же.

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



86

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Впереди себя они несли палку, которую называли “собачий молоток”. За ними 
следовали двое или трое детей, которые вместо церковных облачений надевали 
рубашки своих матерей. Затем они обходили дома с мешком, в который сыпали 
муку, и с тарелкой, в которую клали яйца. Когда же они входили в дом, то на-
чинали петь, а выходя из дома с подарками, направлялись в следующий дом” 1.

В Зангезуре на праздник Богоявления молодежь каталась верхом на лоша-
дях, а во время обряда освящения воды всадники входили в реку, а затем, подъ-
езжая к богачам, перекрывали им дорогу, прося денег 2. Во время церемонии 
освящения воды народ выпускал голубей. Этот обычай объяснялся следующим 
образом: при Крещении Христа Святой Дух сошел на Господа в виде голубя, 
следовательно, и люди выпускали голубей 3.

В Сисиане, в канун Рождества, почти все жители ходили в церковь, а после 
богослужений маленькие дети ходили по домам с благой вестью Рождества 
Спасителя, собирая с каждого дома подарки: это была либо мука, либо мелкие 
деньги.

В праздник водосвятия люди благословляли друг друга освященной водой: 
пили ее, протирали раны и несли домой. Также было принято делать неболь-
шую лепешку, с добавлением святой воды и подвешивать ее на веревку. “Если 
вдруг осквернится посуда, то есть если в нее упадет мышь, или нечистый зверь, 
или  что-нибудь нечистое, то тесто клали в чашу, обливали водой и мыли. За-
тем тесто снова вынимали, сушили и хранили” 4. Этнограф Е. Лисицян пишет, 
что в Арцахе считалось хорошим знаком, если ритуальный хлеб “довлат” вы-
падал на очаг дома 5.

В Варанде, если кусок хлеба выпадал на человека не семейного круга, 
то это огорчало членов семьи, которые были убеждены, что богатство дома 
перейдет к чужому. “Косточку, которую доставали из довлата, бросали в угол 
дома, чтобы она там хранилась, а если это были деньги, то их никогда не тра-
тили, либо держали в кошельке” 6.

Песни “Аветисы” и народные обычаи, связанные с освящением воды
В Варанде на следующий день, то есть 5 января, в сочельник, день 

перед Рождеством Христовом, люди постились. Чтец, который на Литургию 
Сочельника декламировал пророчества Даниила, получал похвалы и подарки 
от родителей. После службы они шли домой и ужинали, ели рыбу и плов, кото-
рый готовили на масле. После ужина дети ходили по домам, раздавая благую 
весть “Аветис” и собирали подарки.

В рождественскую ночь существовало поверье, что река останавливается 
этой ночью на несколько минут, поэтому очень рано утром, на рассвете, неве-
сты и подружки невесты шли за водой из реки, надеясь увидеть реку в непод-

1 Лалаян Е., Зангезур, Этнографический журнал, IV, Тбилиси, 1898. С. 106.
2 Там же.
3 Лисицян С, Армяне Зангезура, Ереван, 1969. С. 261.
4 Лалаян Е., Сисиан, Этнографический журнал, III, Тбилиси, 1898. С. 249–250.
5 Лисицян С., Армяне Нагорного Карабаха (этнографический обзор), Ереван, 1981. С. 67–68.
6 Лалаян Е., Варанда, Этнографический журнал, III, Тбилиси, 1898. С. 338–339.



87

вижном состоянии, надеясь на исполнение всех загаданных желаний. Такой 
обычай был и у жителей Варанды, и у жителей многих других регионов 1.

Шестого января, перед Водосвятием, в церкви решали кто будет “крестным 
отцом водоосвящения”. Выбирали из тех, кто готов был всех больше заплатить. 
Освященную воду пили или растирали ею лицо и другие части тела. Вечером 
священник ходил из дома в дом, благословляя и раздавая антидоры. Люди в знак 
благодарности давали священнику по 15–20 копеек.

У жителей Гандзакской области также существовало поверье, что река 
останавливается на минуту в ночь перед рассветом, и если в нее  что-то поло-
жить, то она превратит этот предмет в золото или серебро, если в нее положить 
камень, то она исцелит, а если бесплодная женщина входила в воду, то на буду-
щий год ее ожидало пополнение 2.

В северной части провинции Лори (Борчалу) на Рождество священники 
приготавливали в больших количествах антидоры и раздавали через моло-
дежь всем жителям. На Литургию в Сочельник пророчества из книги Даниэля 
читали четверо мальчиков. По окончании праздничной службы все спешили 
получить антидор, а затем вернуться домой к обеду, тем более что некоторые 
из них в этот день строго постились. Такой ужин назывался “моченым”, а ночь 
перед Рождеством называлась “ночь замачивания”. На ужин, как правило, 
обычно подавали рыбу.

Как и во многих других губерниях, здесь, перед сочельником, дети, обу-
ченные грамоте, ходили отдельно, маленькими группами от детей, которые 
ее не знали; первые заходили в дома, возвещая всем благую весть “Аветис”, 
а вторые поднимались на крыши и, спускаясь по световому отверстию ердик, 
распевали довольно протяжную народную песню, посвященную Святой Деве 
Марии 3.

В некоторых деревнях церемонию освящения воды совершали не в церкви, 
а на берегу близлежащей реки, опуская Крест в реку. Люди несли освященную 
воду домой, протирали ею раны и пили ее.

Хотя данных о национальных обычаях Ширакской области, связанных 
с Рождеством, немного, но они тоже весьма интересны. Фольклорист А. Мхи-
тарянц пишет, что накануне сочельника “владельцы и чтецы” в церковных об-
лачениях, с зажженными свечами в руках ходили от дома к дому, возвещая 
о чудесном Рождестве Христовом. А маленькие дети, не умеющие читать, 
могли привязать длинную нитку к носку и опускали ее с ердика, прося у хо-
зяев свою долю фруктов по случаю праздника. Была распространена также 
народная песня 4.

В рождественское утро, перед литургией и водоосвящением, священник 
приглашал народ стать покровителем этого ритуала. “Те, кто желал занять эту 
сакральную должность, публично начинали аукцион во дворе церкви и в пользу 
церкви. Кто давал самую высокую цену, тот становился достойным быть крест-

1 Лалаян Е., Варанда, Этнографический журнал, III, Тбилиси, 1898. С. 338–339.
2 Лалаян Е., Гандзак, Этнографический журнал, VI, Тбилиси, 1900. С. 363.
3 Лалаян Е., Борчалу, Этнографический журнал, X, Тбилиси, 1903. С. 252–255.
4 Мхитарянц А., Крохи из амбаров Ширака, Москва- Александрополь, 1901. С. 263.

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



88

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ным отцом события и Мюрона. Крестные отцы выходили вперед: один держал 
в руке Крест, другой Мюрон, а по завершении литургии окунали крест в воду. 
Перед тем, как раздавалась вода народу, крестные держали Крест и Мюрон 
на подносе, а затем ставили святыни на стол. После раздачи освященной воды 
церковная община, облаченная в церковные одеяния, с хоругвями с пением 
и торжественным шествием несли Крест и Мюрон в дом крёстных, где, оставив 
реликвии на восемь дней, возвращались в церковь с тем же должным шествием 
и церемонией” 1.

Есть интересный обычай — в Сочельник перед Рождеством, так же, 
как и в Литургию кануна Пасхи тем, кто читал пророчества из книги Даниила, 
определялось пожертвованием церкви. Чтения удостаивался тот, кто выигры-
вал; затем сын или родственник победителя имел право подняться на алтарь 
и начать читать 2.

Сохранились сведения Ерванда Шахазиза о Новой Нахичевани. Согласно 
его записям, люди, присутствовавшие на Рождественской литургии, обычно 
стояли с зажженными свечами. Отрывок из пророчества Даниила читали дети, 
произнося по отдельности слова Седрака, Мисака и Абеднагова, а слова “Благо-
словите” пели вместе. Каждое послание было написано на отдельном свитке. 
Возвращаясь домой из церкви, люди приносили свечи по числу домочадцев.

В селениях Нахичевани не было устоявшегося обычая благословлять дома 
по вечерам сочельника. Священники посещали только дома своих крестных 
отцов, дома, где люди скорбели по недавно ушедшим из жизни, а остальные 
дома посещали в последующие дни. Очень распространенным среди армян был 
обычай разносить благую весть “Аветис” пением, но позже исчез из города На-
хичевань и сохранился в селах. Примечательно, что существовало несколько 
модификаций “Аветиса”, и некоторые из них были достаточно обширными. 
Приведем отрывок из заметок Шахазиз:

“Звезда взошла с востока, Аветис, (благая весть)
Любители мудрости были удивлены, Аветис,
Собрались астрологи, Аветис,
Много обследовали, но не знали, Аветис,
Среди них нашли слепого, Аветис,
Схватили за руки, взяли, вышли, Аветис,
Когда эта звезда показалась, Аветис,
Тот ослепленный глаз открылся, Аветис” 3.

Зачастую содержание фольклорных песен имело много общего с содержа-
нием канонических гимнов Церкви. Очевидны параллели с гимном Мовсеса 
Хоренаци “Великая и чудная тайна”, который исполнялся на восьмой день Бого-
явления; с шараканом Нерсеса Шнорали “Новый цветок” и др. Они были напи-
саны, так сказать, в форме благовестий, так как слово “Аветис” — благовестие, 
повторяется в начале, в середине или в конце песни. Существуют несколько 
видов таких “Аветисов” в народной музыке и на разных диалектах. Примеча-

1 Там же. С. 263–264.
2 Там же.
3 Шахазиз E., Новая Нахичевань, Этнографический журнал, IX, Тбилиси, 1902. С. 10.



89

тельно, что такие благовестия, однако, содержат и языческие мотивы и образы, 
особенно заимствованные из древних армянских песен на Новый год 1.

Пение “Аветис” было особенно популярно в селах Чалтира, Топти и в Ма-
лом Сала.

Что касается ужина после Литургии Сочельника, то основной едой была 
рыба. Если во многих других регионах была распространена выпечка довлата 
или кркена, то в Нахичевани изготавливали “кубат”. Это был большой пирог. 
Более того, в сочельник готовили “телбац- кубат”, описание которых таково: 
“Число нитей Тельбац- Кубати, как и нитей Тельбац- Самса, точно не установ-
лено,  где-то: 14, 20 и 30, словом, чем больше, тем лучше. Помазав половину 
нитей маслом и уложив их друг на друга, сверху начиняют слегка обжаренным 
мясом рыбы и луком, покрывают все их помазанным маслом, расстилают дру-
гую половину нитей, уложенных поверх каждой другой и сверху помазав яйцом 
отправляли печь” 2.

Воскресная литургия и церемония освящения воды начиналась очень рано 
и рано заканчивалась. В обязательном порядке избирался крестный отец, ко-
торый облачался в священнические одеяния и поднимался на алтарь. После 
литургии духовные лица отправлялись совершать освящение домов. В Новой 
Нахичевани среди армян был широко распространен обычай: в день освяще-
ния воды люди торжественно отправляются к близлежащей реке, но саму воду 
освящали только в церкви, и только так освященную воду несли домой в горш-
ках. “Освященную воду держали в отдельных емкостях в домах круглый год 
и употребляли ее как лекарство, как обеззараживающее средство, когда надо 
очистить и освятить загрязнённый, осквернённый сосуд” 3.

В Гарадаге (армянонаселенная провинция Ирана, ранее входившая в Пай-
такаранскую провинцию Большого Айка) вечером 5 января после пятидневного 
поста народ, вернувшись с богослужений, совершал “замачивание” или “ночь 
замачивания”. Как представил Х. Овсепян, на столах у всех, накрытых скатер-
тями, должны были быть плов, приготовленный с рисом и маслом, и рыба, 
которые заранее привозились из Тавриза. Здесь в ритуальный хлеб клали се-
ребряные монеты. Подростки ходили по домам, проповедуя весть о рождении 
Христа, распевая “Аветис” и рождественские гимны. Утром 6 января под звон 
церковных колоколов собирался народ. Они относили в церковь самый большой 
медный котел, принадлежащий общине, и наполняли его водой. Священник на-
чинал обряд с дьяконами, чтецами и грамотными людьми общины. Из общины 
избирался крестный отец торжества. В церемонии освящения воды принимали 
участие мужчины, женщины, невестки и девушки, затем приносили освящен-
ную воду домой, выливали ее на муку, делали маленькие лепешки и вешали 
на средний столб дома 4.

В городе Мараше, как и в других населенных пунктах, с большой торже-
ственностью отмечались Рождество и Пасха. Дети, распевая знакомый им 

1 Комитас, Статьи и Исследования, Ереван, 1941. С. 108–109.
2 Шахазиз E., Новая Нахичевань, Этнографический журнал, IX, Тбилиси, 1902. С. 13.
3 Шахазиз E., Новая Нахичевань, Этнографический журнал, IX, Тбилиси, 1902. С. 14.
4 Овсепян Х., Армяне Гарадага: Этнография, Ереван, 2009. С. 400–403

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



90

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

“Аветис”, получали подарки от взрослых. Народ участвовал в св. Литургии Со-
чельника и в Литургии 6 января. После водосвятия священники отправлялись 
на освящение домов 1. По обычаю персидских армян, антидоры принесенные 
священником, благословлялись старейшиной дома, после чего раздавались 
всем присутствующим, которые в свою очередь опускали антидор в свой стакан 
с вином и так поздравляли друг друга 2.

Новый год в Мусалере проходил довольно уныло, но 5 января на церковных 
дворах уже стояла оживленная суматоха, так как это был предпраздничный 
день. Утром верующие, особенно женщины, шли в церковь на богослужение, 
а затем на исповедь. Этот предпраздничный день назывался “хтум”, потому 
что вечером, после Литургии в Сочельник, люди разговлялись. На вечернем 
праздничном столе предпочитали рыбу и молочные продукты. Стол должен 
был быть богат местными национальными блюдами, такими как сырный хлеб, 
молочное тесто, лепешки, печенье. Пророчества Даниила Литургии в Сочельник 
декламировалось учениками в присутствии своих учителей. Хоть дети при чте-
нии иногда и запинались, а временами были в замешательстве или вообще 
дрожали, все же этот день имел для них особое значение. Ночью, после ужи-
на, ученики гуляли со своим учителем по улицам, распевая “Аветис”. В ту ночь 
молодые люди должны были навестить старейшин своей семьи. Утром шестого 
января верующие вновь шли в храм на литургию, затем присутствовали на ос-
вящении воды и несли ее домой 3.

Армяне Амшена зажигали свечи, воскуряли ладан и молились вслух ве-
чером в сочельник, как и во все предпраздничные вечера Господских празд-
ников. Было принято раздавать гату тем, кто ходил в церковь после утренней 
и вечерней службы в сочельник. Их гата представляла собой круглый пресный 
хлеб, как обычный пшеничный хлеб, без жира. Пшеницу обычно смешивали 
с кукурузной мукой и небольшим количеством медовой воды 4.

На основании приведенных этнографических материалов можно отме-
тить следующие обрядово- бытовые особенности, связанные с Рождеством 
Христовым:

Верующие шли в храм “накануне для участия в Литургии Сочельника”, 
а также в день Рождества, когда совершалось водосвятие. Интересно, что в неко-
торых регионах в церковь ходили мужчины, а в некоторых местах — особенно 
женщины. В Евдокии, на горе Муса и в других местах и   на Литургию Сочельни-
ка, и на Литургии 6 января присутствовали в основном женщины.

На Литургию в сочельник чтецы или студенты торжественно читали про-
рочества из книги Даниила. Литургия 6 января была большим праздником 
для народа, после которой методом аукциона выбирался крестный торжества 
водосвятия.

Главной традицией рождественских праздников была выпечка дрожжевого 
хлеба, “ночь замачивания” и “Аветисы” Дрожжевой хлеб с монетой, фруктовой 

1 Галустян Г., Мараш, или Герман и Герой Зейтун, Нью- Йорк, 1934. С. 333–334.
2 Манукян А., Праздники Армянской Церкви, Тегеран, 1994. С. 37.
3 Гёзалян Г., Этнография Муса Дага, Ереван, 2001. С. 245–248.
4 Мурадян И., Амшенские армяне, Этнографический журнал, VI, Тбилиси, 1900. С. 157.



91

косточкой, с бобами в знак успеха. Причем в некоторых местах хлеб готовили 
4 января (например, в Зангезуре, Арцахе), в некоторых местах 5 января (на-
пример, в Нор Нахичевани) его делили на вечернем застолье.

В “Ночь замачивания” (называемая также ночью затмения) после Литур-
гии Сочельника готовился обильный стол. Еда была в основном рыбная и мо-
лочная, но иногда попадались и фирменные блюда местной кухни. Например, 
в Муше готовили обед Майрам. Дети ходили из дома в дом, распевая “Аветисы”, 
требуя взамен подарок.

Церемония освящения воды сопровождалась народными обрядами. Люди 
ходили к близлежащим рекам и верили в различные лечебные поверья, связан-
ные с водой. Были и обычаи, характерные только для одного региона, напри-
мер, в Зангезуре выпускали голубей.

При сравнении разных этапов, начиная со средневековья до XIX–XX вв., 
очевидны различия в проводимых церемониях освящения воды. Если в первый 
период Святое таинство совершалось в реках и в присутствии армянской свет-
ской и духовной элиты, то в XIX–XX вв. заметна трансформация и локализация 
церемонии в дворах церквей в присутствии общины. Речное водосвятие стало 
сходить на убыль, так как такие мероприятия несли чисто развлекательные и су-
еверные элементы. Все это было обусловлено, прежде всего, вызовом времени 
и различных исторических ситуаций; зависимым положением армянского наро-
да. Однако, несмотря на роскошь, Освящение воды оставалось одним из самых 
ожидаемых ритуалов народа.

Таким образом, на протяжении многих веков Церковь была институтом, 
поддерживавшим армянскую праздничную систему, и способствовала само-
идентификации народа, в которой, помимо духовного содержания, присут-
ствовали и национальные обычаи. Ситуация изменилась со второй четверти 
ХХ века.

В 1918 г. была создана Первая Республика Армения, за годы своего су-
ществования которой главной целью стала гарантия сохранения армянского 
праздничного цикла. В 1919 г. был установлен список Праздников Первой ре-
спублики, январь, включал Рождество и Крещение 1.

Система армянских праздников, существовавшая веками, претерпела из-
менения во времена Советского Союза. Церковные праздники были исключены 
из государственного календаря. В составленном календаре 14 января 1921 г. 
отсутствовали все церковные праздники. Однако борьба с национальными 
традициями была не такой легкой, поэтому в 1921 году решением от 16 янва-
ря в календарь были введены следующие церковные праздники: Рождество 
и Крещение, Сретение, Масленица, Благовещение, Святое Воскресение (Пасха), 
Вознесение, Вардавар, праздник святых Саака и Месропа 2.

1 Праздниками, определенными Первой республикой, были: Новый год, Рождество и Креще-
ние, Сретение, Вардананц, Масленица, вход Григория Просветителя в Вирап, Святое Воскре-
сение (Пасха), Вознесение, День переводчиков, День Великой русской революции (12 марта). 
День открытия парламента РА (1 августа), День трудящихся [Мкртчян, с. 141].

2 Мкртчян С., Праздники в современной армянской жизни (этносоциологическое исследова-
ние), Ереван, 2007. С. 143.

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



92

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Однако благодаря усилиям советского правительства против церковных 
праздников организовывали массовые мероприятия и писались разные статьи. 
Так появились “Красное рождение”, “Красное крещение”, “Коммунистическая 
Пасха” и другие подобные акции. Советский Союз стремился искоренить из на-
рода церковные праздники, особенно Рождество и Пасху, организуя в эти дни 
антицерковные мероприятия.

Начавшееся в 1980-х годах национальное пробуждение отразилось 
и на возрождении многих традиционных праздников. Третья Республика Ар-
мения, не имевшая антирелигиозной направленности, закрепила в календаре 
ряд церковно- народных праздников, таких как: Праздник Рождества и Бого-
явления — был сразу же установлен в государственном календаре. Наконец, 
в 2001 году был принят закон “О праздниках и днях памяти РА”, в котором за-
креплены следующие постановления:

“Статья 1. Новый год и рождественские праздники отмечают с 31 декабря 
по 2 января включительно (Новый год), 3, 4 и 5 января (предрождественские 
праздники), 6 января (Рождество и Богоявление), нерабочие дни:

Статья 1.1. Следующий день после Рождества и Богоявления установить 
как День памяти усопших и празднуется 7 января: нерабочий день” (Решение 
от 24 июня 2001 г.).

Однако следует отметить следующие изменения в обычаях и восприятии 
праздников за годы Советской власти. Если в досоветский период Новый год 
отмечали без особого энтузиазма, а праздник Рождества отличался роскошью 
и всенародными гуляниями, то на сегодняшний день все происходит с точ-
ностью наоборот: Новый год отмечают более роскошно и всенародно. В ре-
зультате празднований Нового года подобным образом предрождественская 
неделя становилась менее заметной. Посещаемость Рождественской литургии 
в сочельник и по сей день не так велика, как раньше, и для этого есть ряд при-
чин. Упомянем об одной из них: в отличие от городских церквей, где верующих 
очень много в праздничные дни (большинство из которых идет в церковь за ос-
вященным светом в литургию Сочельника, а в Водосвятный — за освященной 
водой), во многих селах церкви не функционируют или не имеют постоянного 
священника.

Многие народные обычаи либо не были сохранены, либо были привяза-
ны к Новому году. Например, во многих населенных пунктах вместо прежних 
дрожжевых ритуальных хлебов на Новый год готовят гату с монетой в ней. По-
сещение домов после Литургии в Сочельник с напевом “Аветис” отошло в об-
ласть преданий, более того, многие “Аветисы” просто забыты. Хоть и ритуал 
освящения воды совершается торжественно, но народный обычай посеще-
ния народом близлежащие реки и выпуска голубей не действуют. Тем не ме-
нее праздник остается популярным, и количество прихожан с каждым годом 
увеличивается. В действующих церквах заметно большое количество людей, 
несущих после Литургии Сочельника зажженные паникадила или свечи; берут 
освященную воду после обряда Освящения воды, посещают могилы умерших 
на следующий день после Рождества.



93

Заключение
Таким образом, цикл празднования Рождества и Богоявления представ-

лял собой богатую систему, состоящую из церковных обрядов и национальных 
обычаев.

На основе различных источников и этнографических материалов мы пред-
ставили народное праздничное блюдо на день Сочельника и на Рождество Хри-
стово. Особое значение имело приготовление "Тарехацa". Представили, какие 
народные песни (Аветис) пел народ, как праздновали водоосвящение, как вы-
бирали “крестного отца водоосвящения”.

В этнографических и народных обычаях очевидны следы старых армян-
ских верований. Но все это, по повелению святых отцов, приходит в новом, 
христианском духе и глубине. И, наконец, сердцевиной всего этого является 
Творец мироздания, воплощенное Слово, свидетельствующее о себе. “Я есмь 
хлеб жизни; приходящий ко Мне не будет алкать, и верующий в Меня не будет 
жаждать никогда” (Иоанна 6:35).

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Աբեղյան Մ., «Վիշապներ» կոչված կոթողներն իբրև Աստղիկ- Դերկետո 

դիցուհու արձաններ, Երևան, 1941։
2. Ալպօյաճեան Ա., Պատմութիւն Եւդոկիոյ հայոց, Գահիրէ, 1952:
3. Բդոյան Վ., Երկրագործական մշակույթը Հայաստանում, Երևան, 1972:
4. Բենսէ, Բուլանըխ կամ Հարք գաւառ, ԱՀ, գիրք VI, Թիֆլիս, 1900:
5. Բենսե (Ս. Մովսիսյան), Հարք (Մշո Բուլանըխ), ՀԱԲ, պրակ 3, Հայկական ՍՍՀ 

ԳԱ հրատ., Երևան, 1972:
6. Գալուստեան Գր. (Կիլիկեցի), Մարաշ կամ Գերմանիկ և Հերոս Զէյթուն, Նիւ 

Եորք, 1934:
7. Գիրք Մեծ Մաշտոց կոչեցեալ, Կ. Պոլիս, 1807:
8. Գյոզալյան Գ., Մուսա լեռան ազգագրությունը, Երևան, 2001:
9. Լալայեան Ե., Բորչալուի գաւառ, ԱՀ, գիրք X, Արագատիպ Մ. Մա-

րտիրոսեանցի, Թիֆլիս, 1903:
10. Լալայեան Ե., Գանձակի գաւառ, ԱՀ, գիրք VI, տպ. Կ. Մարտիրոսեանցի, 

Թիֆլիս, 1900:
11. Լալայեան Ե., Զանգեզուր, ԱՀ, գիրք IV, Թիֆլիս, 1898:
12. Լալայեան Ե., Սիսիան, ԱՀ, գիրք III, Թիֆլիս, 1898:
13. Լալայեան Ե., Վարանդա, ԱՀ, գիրք III, Թիֆլիս, 1898:
14. Լիսիցյան Ստ, Լեռնային Ղարաբաղի հայերը (ազգագրական ակնարկ), Երևան, 

1981:
15. Լիսիցյան Ստ., Զանգեզուրի հայերը, Երևան, 1969:
16. Կոմիտաս, Հոդվածներ և ուսումնասիրություններ, Երևան, 1941:
17. Հարությունյան Ս., Հին հայոց հավատք, կրոնը, պաշտամունքն ու դիցարանը, 

Երևան, 2001:
18. Հովսեփյան Հ., Ղարադաղի հայերը. Ազգագրություն, Երևան, 2009:
19. Ճաշոց գիրք Հայաստանեայց Եկեղեցւոյ, Վաղարշապատ,1872.
20. Մանուկեան Ա., Հայ եկեղեցու տօները, Թեհրան, 1994:
21. Մանուկեան Ա., Ջուրը կրօնական ծիսակատարութեան մէջ, Թեհրան, 1973:

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



94

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

22. Մաշտոց, Էջմիածին, 2001:
23. Մխիթարեանց Ա., Փշրանք Շիրակի ամբարներից, Մոսկուա- Ալէքսանդրապօլ, 

1901:
24. Մկրտչյան Ս., Տոները հայոց արդի կենցաղում (էթնոսոցիոլոգիական 

ուսումնասիրություն), Երևան, 2007:
25. Մուրադեան Յ., Համշէնցի հայեր, ԱՀ, գիրք VI, Թիֆլիս, 1900:
26. Շահազիզ Ե., Նոր Նախիջևանը և Նոր Նախիջևանցիք, ԱՀ, գիրք IX, Թիֆլիս, 

1902:
27. Ստեփանոս Սիւնեցի, Մեկնութիւն չորից Աւետարանչացն, Երևան, 1994.
28. Վիշապ քարակոթողներ, խմբ.՝ Ա. Պետրոսյան, Ա. Բոբոխյան, Երևան, 2015:
29. Օդաբաշյան Ա, Հայոց ժողովրդական հավատալիքները (սեղմագիր), Երևան, 

1995:

1. Абегян М., Памятники под названием “Драконы” как статуи богини Астхик- 
Деркето, Ереван, 1941.

2. Алпояджян А., История армян Евдокии, Каир, 1952.
3. Арутюнян С., Верования, религия, культы и пантеон богов древних армян, Ере-

ван, 2001.
4. Бдоян В., Сельскохозяйственная культура в Армении, Ереван, 1972.
5. Бенсе (Мовсисян), Провинция Буланх или Харк, Этнографический журнал, VI, 

Тбилиси, 1900.
6. Бенсе (Мовсисян), Харк (Мушский Буланх), Ереван, 1972.
7. Галустян Г., Мараш или Герман и Герой Зейтун, Нью- Йорк, 1934.
8. Гёзалян Г., Этнография Муса Дага, Ереван, 2001.
9. Каменные стелы Вишапы, редакторы А. Петросян, А. Бобохян, Ереван, 2015.
10. Книга под названием Большой Требник, К. Полис, 1807.
11. Комитас, Статьи и Исследования, Ереван, 1941.
12. Лалаян Е., Борчалу, Этнографический журнал, X, Тбилиси, 1903.
13. Лалаян Е., Варанда, Этнографический журнал, III, Тбилиси, 1898.
14. Лалаян Е., Гандзак, Этнографический журнал, VI, Тбилиси, 1900.
15. Лалаян Е., Зангезур, Этнографический журнал, IV, Тбилиси, 1898.
16. Лалаян Е., Сисиан, Этнографический журнал, III, Тбилиси, 1898.
17. Лекционарий, книга Армянской Церкви, Вагаршапат, 1872.
18. Лисицян С, Армяне Зангезура, Ереван, 1969.
19. Лисицян С., Армяне Нагорного Карабаха (этнографический обзор), Ереван, 

1981.
20. Манукян А., Вода в религиозных таинствах, Тегеран, 1973.
21. Манукян А., Праздники Армянской Церкви, Тегеран, 1994.
22. Мкртчян С., Праздники в современной армянской жизни (этносоциологическое 

исследование), Ереван, 2007.
23. Мурадян И., Амшенские армяне, Этнографический журнал, VI, Тбилиси, 1900.
24. Мхитарянц А., Крохи из амбаров Ширака, Москва- Александрополь, 1901.
25. Овсепян Х., Армяне Гарадага: Этнография, Ереван, 2009.
26. Одабашян А., Армянские народные верования, Ереван, 1995.
27. Степанос Сюнеци, Толкование Четырёх Евангелий, Ереван, 1994.
28. Требник (Маштоц), Св. Эчмиадзин, 2001.
29. Шахазиз E., Новая Нахичевань, Этнографический журнал, IX, Тбилиси, 1902.



95

REFERENCES
1. Abegyan M., Pamyatniki pod nazvaniem “Drakony`” kak statui bogini Astxik- Derketo, 

Erevan, 1941. (In Armenian).
2. Alpoyadzhyan A., Istoriya armyan Evdokii, Kair, 1952. (In Armenian).
3. Arutyunyan S., Verovaniya, religiya, kul`ty` i panteon bogov drevnix armyan, Ere-

van, 2001. (In Armenian).
4. Bdoyan V., Sel`skoxozyajstvennaya kul`tura v Armenii, Erevan, 1972. (In Armenian).
5. Bense (Movsisyan), Provinciya Bulanx ili Xark, E`tnograficheskĳ zhurnal, VI, Tbilisi, 

1900. (In Armenian).
6. Bense (Movsisyan), Xark (Mushskĳ Bulanx), Erevan, 1972. (In Armenian).
7. Galustyan G., Marash ili German i Geroj Zejtun, N`yu- Jork, 1934. (In Armenian).
8. Gyozalyan G., E`tnografiya Musa Daga, Erevan, 2001. (In Armenian).
9. Kamenny`e stely` Vishapy`, redaktory` A. Petrosyan, A. Boboxyan, Erevan, 2015. 

(In Armenian).
10. Kniga pod nazvaniem Bol`shoj Trebnik, K. Polis, 1807. (In Armenian).
11. Komitas, Stat`i i Issledovaniya, Erevan, 1941. (In Armenian).
12. Lalayan E., Borchalu, E`tnograficheskĳ zhurnal, X, Tbilisi, 1903. (In Armenian).
13. Lalayan E., Varanda, E`tnograficheskĳ zhurnal, III, Tbilisi, 1898. (In Armenian).
14. Lalayan E., Gandzak, E`tnograficheskĳ zhurnal, VI, Tbilisi, 1900. (In Armenian).
15. Lalayan E., Zangezur, E`tnograficheskĳ zhurnal, IV, Tbilisi, 1898. (In Armenian).
16. Lalayan E., Sisian, E`tnograficheskĳ zhurnal, III, Tbilisi, 1898. (In Armenian).
17. Lekcionarĳ, kniga Armyanskoj Cerkvi, Vagarshapat, 1872. (In Armenian).
18. Lisiczyan S, Armyane Zangezura, Erevan, 1969. (In Armenian).
19. Lisiczyan S., Armyane Nagornogo Karabaxa (e`tnograficheskĳ obzor), Erevan, 1981. 

(In Armenian).
20. Manukyan A., Voda v religiozny`x tainstvax, Tegeran, 1973. (In Armenian).
21. Manukyan A., Prazdniki Armyanskoj Cerkvi, Tegeran, 1994. (In Armenian).
22. Mkrtchyan S., Prazdniki v sovremennoj armyanskoj zhizni (e`tnosociologicheskoe 

issledovanie), Erevan, 2007. (In Armenian).
23. Muradyan I., Amshenskie armyane, E`tnograficheskĳ zhurnal, VI, Tbilisi, 1900. 

(In Armenian).
24. Mxitaryancz A., Kroxi iz ambarov Shiraka, Moskva- Aleksandropol`, 1901. (In Arme-

nian).
25. Ovsepyan X., Armyane Garadaga: E`tnografiya, Erevan, 2009. (In Armenian).
26. Odabashyan A., Armyanskie narodny`e verovaniya, Erevan, 1995. (In Armenian).
27. Stepanos Syuneci, Tolkovanie Chety`ryox Evangelĳ, Erevan, 1994. (In Armenian).
28. Trebnik (Mashtocz), Sv. E`chmiadzin, 2001. (In Armenian).
29. Shaxaziz E., Novaya Naxichevan`, E`tnograficheskĳ zhurnal, IX, Tbilisi, 1902. (In Ar-

menian).

Статья поступила в редакцию 14.02.2025; одобрена после рецензирования 
17.03.2025; принята к публикации 25.03.2025.

The article was submitted 14.02.2025; approved after reviewing 17.03.2025; ac-
cepted for publication 25.03.2025.

Архидиакон Геворг Гущян. Армянские народные обычаи во время праздника Святого Рождества Христова и...



96

Научная статья
УДК 281.93:281.5(09)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–96–106
EDN: RCVOVB

 НА ПУТИ К ДИАЛОГУ ПРАВОСЛАВНОЙ 
ЦЕРКВИ И ДРЕВНИХ ВОСТОЧНЫХ ЦЕРКВЕЙ 

В 60-Х – НАЧАЛЕ 70-Х ГОДОВ XX ВЕКА

Сергей Леонидович Звонарёв,
Отдел внешних церковных связей 

Московского Патриархата,
Общецерковная аспирантура и докторантура 

им. святых равноапостольных Кирилла и Мефодия, 
Москва, Россия.

zvonariov@rambler.ru
ORCID: 0009–0008–6785–4090

Аннотация. Предлагаемая читателю статья посвяще-
на мало изученной в отечественной историографии теме 
взаимоотношений Поместных Православных Церквей 
и Древних Восточных Церквей в 1960-х – начале 1970-х 
годов, когда председателем Отдела внешних церковных 
сношений являлся выдающийся иерарх Русской Церкви 
митрополит Никодим (Ротов). Вопрос поиска путей об-
ретения церковного единства с Древними Восточными 
Церквами вошёл в повестку Родосских Всеправославных 
совещаний, лёг в основу дорожной карты, разработанной 
Фанаром. Желание сближения с Православной Церковью 
выражалось и со стороны Ориентальных Церквей. Важная 
роль в деле достижения возможного церковного единства 
принадлежала богословскому диалогу, поскольку в основе 
разделения Православной Церкви и Древних Восточных 
Церквей лежал христологический догмат IV Вселенского 
Собора. Вкладом в такой диалог стали неофициальные 
консультации, состоявшиеся между православными 
и ориентальными богословами на площадке Всемирного 

© Звонарёв С., 2025.

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 96–106
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 96–106 

Протоиерей Сергий 
Звонарёв, кандидат бого-
словия .Отдел внешних 
церковных связей Москов-
ского Патриархата,
Общецерковная аспиран-
тура и докторантура 
им. святых равно-
апостольных Кирилла 
и Мефодия. 
/
Archpriest Sergiy Zvonarev, 
PhD in Theology,. Depart-
ment for External Church 
Relations of the Moscow 
Patriarchate, Ss Cyril and 
Methodius Institute of Post-
Graduate Studies



97

Звонарёв С. На пути к диалогу Православной Церкви и Древних восточных церквей в 60-х – начале 70-х годов...

совета церквей в 1964–1970 годах. По инициативе митрополита Никодима православ-
ной стороной была учреждена Межправославная богословская комиссия по диалогу 
с Древними Восточными Церквами. На основе изучения исторического материала 
автор статьи приходит к выводу о том, что разногласия между сторонами в области 
христологии оставались нерешённой богословской проблемой. Предложение Древних 
Восточных Церквей искать новую христологию, способную объединить православную 
и ориентальную традиции, было неприемлемо для православной стороны, поскольку 
означало ревизию догматов Халкидонского Собора.

Ключевые слова: Древние Восточные Церкви, Отдел внешних церковных сноше-
ний, Фанар, богословский диалог, IV Вселенский Собор, христология, церковное един-
ство, митрополит Никодим, император Эфиопии Хайле Селассие I, Абуна Теофилос

Для цитирования: Звонарёв С., прот. На пути к диалогу Православной Церкви 
и Древних восточных церквей в 60-х – начале 70-х годов XX века // Ипатьевский вест-
ник. 2025. № 2 С. 96–106. https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–96–106

CHU RCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

ON THE WAY TO DIALOGUE BETWEEN THE 
EASTERN ORTHODOX CHURCH AND THE ORIENTAL 

EASTERN CHURCHES IN THE 60S — EARLY 70S

OF THE XX CENTURY

Sergey Leonidovich Zvonarev,
Department for External Church Relations of the Moscow Patriarchate,

Church-wide postgraduate and doctoral studies named after Saints Equal to the 
Apostles Cyril and Methodius, Moscow, Russia,

zvonariov@rambler.ru
ORC ID: 0009–0008–6785–4090

Abstract. The article offered to the reader is devoted to the little- studied topic in Russian 
historiography of the relationship between the Local Orthodox Churches and the Oriental 
Orthodox Churches in the 1960s – early 1970s, when the chairman of the Department for 
External Church Relations was the outstanding hierarch of the Russian Church, Metropolitan 
Nikodim (Rotov). The issue of finding ways to achieve Church unity with the Ancient Eastern 
Churches was included on the agenda of the Rhodian pan- Orthodox meetings and formed 
the basis of the road map developed by the Phanar. The desire for rapprochement with the 
Orthodox Church was also expressed by the Oriental churches. An important role in achie-
ving possible church unity belonged to theological dialogue, since the division of the Eastern 
Orthodox Church and the Oriental Orthodox Churches was based on the Christological dog-
ma of the IV Ecumenical Council. A contribution to such a dialogue was the informal consul-
tations that took place between Orthodox and Oriental theologians at the World Council of 
Churches in 1964–1970. On the initiative of Metropolitan Nikodim, the Orthodox side estab-
lished the Inter- Orthodox Theological Commission for Dialogue with the Oriental Orthodox 
Churches. Based on the study of historical material, the author of the article comes to the 



98

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

conclusion that disagreements between the parties in the field of Christology remained an 
unresolved theological problem. The proposal of the Ancient Eastern Churches to seek a new 
Christology, capable of uniting the Orthodox and Oriental traditions, was unacceptable for 
the Orthodox side, since it meant a revision of the dogmas of the Council of Chalcedon.

Keywords: Oriental Orthodox Churches, Department for External Church Relations, 
Phanar, theological dialogue, IV Ecumenical Council, Christology, Church unity, Metropoli-
tan Nicodim, Emperor of Ethiopia Haile Selassie I, Abuna Theophilos

For citation: Zvonarev S. L., archpriest. On the way to dialogue between the Eastern 
Orthodox Church and the Oriental Eastern Churches in the 60s – early 70s of the XX century 
// Ipatievsky Vestnik. 2025. № 2. P. 96–106 (In Russian). https://doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–2–96–106

Взаимный настрой на диалог
На общеправославном уровне в исследуемый период было заметно стрем-

ление к установлению диалога с Древними Восточными Церквами 1. Тема пра во-
славно- ориентального диалога вошла в повестку I Всеправославного совещания, 
состоявшегося 24 сентября — 1 октября 1961 года на о. Родос, и в каталог тем 
будущего Собора Православной Церкви, стала предметом обсуждений соот-
ветствующей подкомиссии Родосского совещания, контактов и общения с при-
сутствовавшими на совещании наблюдателями от Древних Восточных Церк-
вей. Обсуждение перспектив и путей развития диалога Православной Церкви 
и Древних Восточных Церквей велось в ноябре 1964 года на III Всеправославном 
совещании на о. Родос, нашло закрепление в итоговом документе встречи.

В недрах Фанара была разработана дорожная карта общеправославных 
усилий, которые должны были привести к установлению союза Православ-
ной Церкви и Древних Восточных Церквей. В заметке, датируемой 9 июня 
1965 года и авторизованной печатью канцелярии Священного Синода Кон-
стантинопольской Церкви, содержится описание шагов, которые необходимо 
предпринять для достижения межцерковного общения. На предварительном 
этапе признавалось необходимым создать условия для сближения церквей. 
«Предварительная шлифовка почвы» — по словам документа, заключалась 
в развитии двусторонних и многосторонних контактов между церквами, 
обмене визитами, преподавательском и студенческом обмене. Параллельно 
с этим должна была развиваться богословская работа: создание с той и дру-
гой стороны богословских комиссий, отдельное изучение каждой комиссией 
исторических причин разногласий между церквами, изложение христологи-

1 Доцент Ленинградской духовной академии Н. А. Заболотский предлагал в именовании 
Древних Восточных Церквей не использовать этого выражения, а также термина «дохалки-
донские», поскольку такие именования вполне подходят и Православным Церквам. Учёный 
предлагал воздерживаться и от употребления терминов «халкидонские» и «нехалкидон-
ские», чтобы при возможном объединении церквей не отягощать рецепцию решений Чет-
вёртого Вселенского Собора, а также терминов «Церкви трёх Соборов» и «Церкви семи Собо-
ров» как разъединяющие. Николай Анатольевич предлагал использовать понятия, принятые 
в экуменическом движении: в отношении нехалкидонских церквей — «Ориентальные» (Ori-
ental Orthodox Churches) и в отношении Православных Церквей — «Восточные» (Eastern Or-
thodox Churches). См.: Заболотский Н. А., доц. Проблема единства Восточной Церкви (по пово-
ду конференции патриархов нехалкидонских церквей в Аддис- Абебе) // Журнал Московской 
Патриархии. 1965. № 5. С. 57.



99

ческих позиций Православной Церкви и Древних восточных церквей, обсуж-
дение иных тем догматического характера, а также канонических вопросов. 
По завершении работы, комиссии должны были направить её результаты 
в Поместные Православные Церкви и Древние Восточные Церкви, получить 
отзывы. Следующим этапом должен был стать созыв отдельно Всеправослав-
ного совещания и отдельно совещания Древних Восточных Церквей, целью 
которых стало бы обсуждение богословских заключений. Затем оба совеща-
ния собираются вместе для изучения богословских позиций каждой сторо-
ны. Судьбу союза церквей должен был решить Собор Православной Церкви 
и аналогичный собор Древних Восточных Церквей. На Соборах происходит 
признание итогов проделанной работы, формулируются условия церковного 
союза. По достижении соборного консенсуса происходит встреча глав Помест-
ных Православных Церквей и Древних Восточных Церквей, на которой объ-
является союз церквей 1. Заметка более позднего происхождения, датируемая 
8 июня 1966 года, также скреплённая печатью канцелярии Священного Синода 
Константинопольской Церкви, помогает лучше понять смысл, вкладываемый 
Фанаром в понятие «союз церквей». По всей видимости, это должен быть если 
не евхаристический, то, по крайней мере, молитвенный союз, поскольку объ-
явление предстоятелями Православных и главами Древних Восточных Церквей 
их союза завершалось богослужением 2.

Дорожная карта, несмотря на многие усилия, так и не привела к конечному 
пункту. Однако промежуточные остановки на пути, выражавшиеся в контактах 
и богословских собеседованиях, послужили сближению Православной Церкви 
и Древних Восточных Церквей. И если контакты между церквами, выражаю-
щиеся во взаимных визитах и встречах на разном уровне, были налажены уже 
в первой половине 1960-х годов, то богословский диалог запаздывал. На это 
обращали внимание Патриарх Московский и всея Руси Алексий (Симанский) 3
и председатель Отдела внешних церковных сношений митрополит Ленинград-
ский и Ладожский Никодим (Ротов) 4.

Из числа всех христианских церквей, с которыми в 60-х годах XX столе-
тия налаживался диалог Православной Церкви, Древние Восточные Церкви 
рассматривались Московским Патриархатом как наиболее близкие к дости-
жению канонического и молитвенного единства, включая евхаристическое 5. 
Поэтому Русская Церковь внимательно относилась к усилиям по налаживанию 
общеправославного диалога с Древними Восточными Церквами, признавала 
необходимость создания Межправославной богословской комиссии с целью 
изучения круга богословских проблем и осуществления контактов. Отдел внеш-
них церковных сношений в целях изыскания наиболее приемлемых средств 

1 Заметка от 9.06.1965 г. // Архив ОВЦС. Д. 31. Ч. 1. 1965. С. 2–4.
2 Заметка от 8.06.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 31. 1966. С. 4.
3 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Алексия Архиепископу Константинополя- Нового 

Рима и Вселенскому Патриарху Афинагору от 14.11.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 31. 1966.
4 Заметка от 8.06.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 31. 1966. С. 2.
5 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Алексия Архиепископу Константинополя- Нового 

Рима и Вселенскому Патриарху Афинагору от 15.09.1966 г.; письмо Патриарха Алексия Патри-
арху Афинагору от 14.11.1966 г. // Архив ОВЦС. Д. 31. 1966.

Звонарёв С. На пути к диалогу Православной Церкви и Древних восточных церквей в 60-х – начале 70-х годов...



100

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

и способов для развития отношений с Древними Восточными Церквами со-
бирал информацию об их современном состоянии, в том числе посредством 
Всемирного совета церквей 1.

В свою очередь и Древние Восточные Церкви проявляли заинтересован-
ность в установлении диалога с Православной Церковью. По утверждению со-
временного исследователя истории Древних Восточных Церквей профессора 
Б. А. Нелюбова, в таком диалоге самой активной была Эфиопская Церковь 2. 
Неслучайно, встреча глав Православных Церквей с главами Древних Восточных 
Церквей планировалась в январе 1965 года в столице Эфиопии. Приглашения 
на встречу были направлены предстоятелям Поместных Православных Церквей 
императором Эфиопии Хайле Селассие I. Однако диалога не состоялось. Со-
бравшиеся в Аддис- Абебе главы и представители Древних Восточных Церквей 
выразили готовность к развитию контактов со своими православными братья-
ми и приняли решение подвергнуть новому осмыслению христологическую 
доктрину в её ретроспективе 3. Продолжением Аддис-абебского совещания 
стало заседание Постоянного комитета Восточных Церквей, организованное 
Коптской Церковью в январе 1966 года в Каире.

Межправославная богословская комиссия по диалогу 
с Древними Восточными Церквами
Решение о создании Межправославной богословской комиссии по диалогу 

с Древними Восточными Церквами было принято на IV Всеправославном сове-
щании в 1968 году в Шамбези. Предложение учредить Комиссию озвучил в своём 
выступлении в первый день работы Совещания глава делегации Русской Церкви 
митрополит Ленинградский и Новгородский Никодим 4. Комиссия должна была 
решить все подготовительные к диалогу вопросы с православной стороны, а по-
сле провела бы и сам диалог с богословской комиссией Древних Восточных Церк-
вей 5. От Русской Церкви в состав Комиссии были делегированы председатель 
Издательского отдела Московской Патриархии епископ Волоколамский Пити-
рим (Нечаев) и доцент Ленинградской духовной академии Н. А. Заболотский 6. 

1 Письмо заместителя председателя ОВЦС епископа Таллинского и Эстонского Алексия пред-
ставителю Московского Патриархата при Всемирном совете церквей епископу Звенигород-
скому Владимиру № 119 от 30.01.1963 г. // Архив ОВЦС. Д. 55-Б. 1963.

2 Нелюбов Б. А. Древние Восточные Церкви. II. Эфиопская Церковь // Альфа и Омега. 1998. № 3 
(17). С. 371.

3 Решения, принятые Конференцией глав и делегаций, состоявшейся в Аддис- Абебе с 15 
по 21 января 1965 г. // ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп. 2. Д. 602. Л. 177.

4 Речь митрополита Ленинградского и Новгородского Никодима, главы делегации Русской 
Православной Церкви, на Всеправославном совещании в Женеве 10 июня 1968 г. // Журнал 
Московской Патриархии. 1968. № 7. С. 54.

5 Коммюнике Всеправославного совещания. Женева, 8–15 июня 1968 г. // Там же. С. 51.
6 Константинопольский Патриархат в Межправославной богословской комиссии по диалогу 

с Древними Восточными Церквами представляли митрополит Мирский Хризостом (Констан-
тинидис) и архимандрит Дамаскин (Папандреу), Александрийский Патриархат — профессо-
ры И. Кармирис и Г. Конидарис, Иерусалимский Патриархат — архимандрит Иаков (Капете-
нас) и профессор А. Феодору, Сербский Патриархат — профессор протодиакон М. Эрделиан 
и иеромонах Даниил (Костич), Румынский Патриархат — епископ Тырговиштский Анфим 



101

Полномочия церковных представителей были закреплены синодальным реше-
нием от 20 марта 1969 года. 

В рамках подготовки к богословскому диалогу двух Церквей при содей-
ствии Секретариата «Вера и устройство» Всемирного совета церквей состо-
ялись три неофициальных консультации между богословами Православных 
Церквей и Древних Восточных Церквей — в августе 1964 года в Орхусе (Да-
ния), июле 1967 года в Бристоле (Великобритания) и августе 1970 года в Ло 
Сенакле (Женева, Швейцария) 1. На встречах было достигнуто общее понима-
ние в сфере христологии, в том числе в отношении учения святителя Кирилла 
Александрийского об ипостасном соединении двух природ во Христе. Участни-
ки консультаций констатировали, что согласие двух Церквей наблюдается в об-
ласти Предания в вопросах вероучения, богослужения, канонической практики 
и духовной жизни. Однако в ходе собеседований были выявлены и разногла-
сия, касающиеся экклезиологической формы выражения Предания в вопросах 
значения и места некоторых Соборов в жизни Церкви, анафематствования 
или причисления к лику святых деятелей Церкви, юрисдикции на местном, ре-
гиональном и вселенском уровнях. На женевской встрече 1970 года было при-
нято решение учредить Комитет продолжения, в который вошли все участники 
трёх собеседований 1964, 1967 и 1970 годов. В рамках Комитета продолжения 
должен был действовать специальный Исполнительный комитет со следующи-
ми задачами: распространение в Православных и Древних Восточных Церквах 
отчёта о третьей богословской консультации, составление резюме главных 
вопросов, по которым было достигнуто согласие сторон на трёх консультаци-
ях, публикация справочника и периодического издания о церквах, первоис-
точников, позволяющих исследовать исторические процессы, богословские 
изыскания и жизнь церквей, изучение перспектив создания ассоциации бо-
гословских школ, одного или нескольких общих исследовательских центров, 
организация и поощрение богословских консультаций на различных уровнях. 
В Исполнительный комитет от Русской Церкви вошёл протоиерей В. Боровой. 
По словам современного церковного историка священника И. Письменюка, 
ВСЦ принадлежала заслуга в движении Православных Церквей и Древних Вос-
точных Церквей навстречу друг другу 2.

Профессор Ленинградской духовной академии Н. А. Заболотский из содер-
жания итоговых документов трёх неофициальных консультаций сделал вывод 
о том, что в дальнейшем такие неофициальные встречи нет необходимости 

(Ника) и профессор Д. Станилу, Болгарский Патриархат — профессор Б. Пиперов и Т. Коев, 
Кипрскую Православную Церковь — архимандрит Хрисанф (Сарияннис) и профессор А. Па-
павасилиу, Элладскую Православную Церковь — митрополит Китросский Варнава (Дзорд-
затос), профессоры Г. Конидарис и И. Кармирис, Польскую Православную Церковь — прото-
иерей Г. Клингер, Православную Церковь в Чехословакии — протопресвитеры Р. Яковлевич 
и П. Алеш. См.: Письмо Архиепископа Константинополя- Нового Рима и Вселенского Патри-
арха Афинагора Патриарху Московскому и всея Руси Алексию от 4.02.1970 г. Приложение // 
Архив ОВЦС. Д. 31. 1970. С. 5–6.

1 В женевской консультации от Русской Церкви участвовали профессора протоиереи В. Боро-
вой и Л. Воронов, профессор Н. А. Заболотский.

2 Письменюк И., свящ. Поместные Православные Церкви и Всемирный совет церквей в XX веке. 
М.: Наука, 2023. С. 171.

Звонарёв С. На пути к диалогу Православной Церкви и Древних восточных церквей в 60-х – начале 70-х годов...



102

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

проводить, поскольку накоплен достаточный материал для работы на офици-
альном уровне 1.

По окончании раунда из трёх неофициальных богословских консультаций 
предполагалось собрать первое официальное заседание Межправославной бо-
гословской комиссии по диалогу с Древними Восточными Церквами. Встречу 
планировалось провести во второй половине августа 1971 года в Аддис- Абебе. 
Приглашение на эту встречу поступило от императора Эфиопии Хайле Селас-
сие I и Патриарха Эфиопской Церкви Абуны Теофилоса. Однако отрицатель-
ные отзывы на эту инициативу из некоторых Православных Церквей побудили 
Патриарха Константинопольского Афинагора (Спиру) задуматься о переносе 
встречи в Шамбези (Швейцария) 2. Русская Церковь выразила согласие на пере-
нос места встречи членов Комиссии, однако Местоблюститель Патриаршего 
престола митрополит Крутицкий и Коломенский Пимен (Извеков) обратил вни-
мание Патриарха Афинагора как на «печальный факт», что в январе 1965 года 
ряд Поместных Церквей отказался участвовать в совещании Древних Восточ-
ных Церквей в Аддис- Абебе 3, что привело к утрате предпосылки к возможному 
сближению Древних Восточных Церквей с Православными Церквами, а при-
глашение императора Эфиопии оказалось нереализованным 4.

Замечание Русской Церкви было услышано, и заседание Межправослав-
ной богословской комиссии по диалогу с Древними Восточными Церквами 
состоялось в Аддис- Абебе 18–29 августа 1971 года. От Русской Церкви в бого-
словской встрече участвовали архиепископ Волоколамский Питирим (Неча-
ев), профессор Н. А. Заболотский и Г. Н. Скобей. Организаторы не пригласили 
на мероприятие представителей Эфиопской Церкви, немало потрудившихся 
над его подготовкой, даже в качестве наблюдателей и гостей, в связи с чем Па-
триарх Московский и всея Руси Пимен (Извеков) выразил своё разочарование 
и огорчение 5.

На Межправославной встрече были одобрены для совместного обсужде-
ния уже в формате смешанной православно- ориентальной комиссии темы 
тождества веры в области христологии, признания семи Вселенских Соборов 
и взаимного снятия анафем. Примечательно, что на заседании в Аддис- Абебе 
единогласно было принято решение не употреблять термин «дохалкидонские» 
в отношении Древних Восточных Церквей. Московская и Ленинградская ду-
ховные академии должны были разработать темы: «Христологическая тер-

1 Заболотский Н. А., проф. К диалогу с Нехалкидонскими церквами Востока // Журнал Москов-
ской Патриархии. 1971. № 1. С. 57.

2 Письмо Архиепископа Константинополя- Нового Рима и Вселенского Патриарха Афинагора 
Местоблюстителю Московского Патриаршего престола митрополиту Крутицкому и Коло-
менскому Пимену от 17.03.1971 г. // Архив ОВЦС. Д. 31. 1971.

3 На совещании в столице Эфиопии присутствовала делегация Русской Православной Церкви 
во главе с председателем ОВЦС митрополитом Ленинградским и Ладожским Никодимом.

4 К заседанию Комиссии по диалогу с Нехалкидонскими церквами. Письмо Местоблюстителя 
Московского Патриаршего престола митрополита Крутицкого и Коломенского Пимена Архи-
епископу Константинополя- Нового Рима и Вселенскому Патриарху Афинагору от 31.05.1971 г. 
// Журнал Московской Патриархии. 1971. № 7. С. 3.

5 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Пимена Патриарху Эфиопской Церкви Абуне Тео-
филосу от 17.11.1971 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 1971. С. 1.



103

минология в историческом развитии и в сравнении с греческой, латинской, 
эфиопской, коптской, сирийской, армянской», «Обстоятельства, способство-
вавшие углублению разделения Восточной Церкви», «Анафемы и возможности 
их снятия», «Сравнительная оценка литургических и церковно- учительских 
памятников Православных и Древних Восточных церквей», «Церковные Со-
боры со стороны их богодухновенного содержания и человеческой воли». 
В Русской Церкви было признано полезным установить богословские контакты 
с духовными учебными заведениями Древних Восточных Церквей, в том числе 
для совместной с духовными академиями Московского Патриархата работы 
над христологической терминологией и темой соборности, а также осущест-
влять обмен профессорами- богословами на срок до трёх месяцев. Сохранились 
записи хода обсуждения, которые вёл архиепископ Волоколамский Питирим, 
ныне доступные в Отделе рукописей Российской государственной библиотеки 1.

По окончании заседания Межправославной богословской комиссии 
в Аддис- Абебе Патриарх Пимен благодарил императора Эфиопии Хайле Се-
лассие I и Патриарха Эфиопской Церкви Абуну Теофилоса за внимание к пред-
ставителям Московского Патриархата. Предстоятель Русской Церкви выразил 
надежду на то, что встреча богословов будет в известной степени способство-
вать сближению Православной Церкви и Древних Восточных Церквей, а в бу-
дущем — евхаристическому и полному молитвенно- каноническому общению 
между ними 2.

Вопрос подготовки богословского диалога между Православной Церковью 
и Древними Восточными Церквами стал предметом обсуждения Патриарха 
Пимена с предстоятелем Коптской Церкви Патриархом Шенудой III, посетив-
шим пределы Московского Патриархата 3–9 октября 1972 года. В своём письме 
Патриарху Константинопольскому Димитрию (Пападопулосу) предстоятель 
Русской Церкви сообщил о том, что у него не сложилось впечатления о консер-
вативном духе, который бы характеризовал позицию главы Коптской Церкви 3.

Поиск христологической основы единства Православной Церкви 
и Древних Восточных Церквей
На протяжении 1960-х — начала 1970-х годов фокус внимания православ-

ной и ориентальной сторон был сосредоточен на христологических формули-
ровках IV Вселенского Собора. Представители Древних Восточных Церквей 
выражали заинтересованность в поиске общей христологии безотносительно 
истории и богословия Вселенских Соборов, начиная с Халкидонского. По при-
знанию известного экуменического деятеля того времени и представителя 
Маланкарской Церкви священника Павла Вергезе, ни одна из Древних Вос-
точных Церквей не желала признавать ни один из четырёх последних Вселен-

1 Блокнот с записями, сделанными во время заседаний Всеправославного совещания в Аддис- 
Абебе в августе 1971 года // ОР РГБ. Ф. 938. К. 15. Ед. хр. 8. Л. 1–31.

2 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Пимена императору Эфиопии Хайле Селассие I 
от 16.11.1971 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 1971. С. 1; письмо Патриарха Пимена Патриарху Эфиоп-
ской Церкви Абуне Теофилосу от 17.11.1971 г. // Архив ОВЦС. Д. 57. 1971. С. 2.

3 Письмо Патриарха Московского и всея Руси Пимена Архиепископу Константинополя- Нового 
Рима и Вселенскому Патриарху Димитрию от 3.01.1973 г. // Архив ОВЦС. Д. 31. 1972.

Звонарёв С. На пути к диалогу Православной Церкви и Древних восточных церквей в 60-х – начале 70-х годов...



104

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ских Соборов. «Если мы в течение 1500 лет поддерживали древнюю традицию 
Церкви без помощи этих последних Соборов, то мы не видим никакой при-
чины признавать эти Соборы теперь. Мы не считаем, что есть  что-то такое, 
чего не хватает в нашей традиции и что может быть восполнено признанием 
этих Соборов», — отмечал христианский деятель 1. Для православной стороны 
такой подход был неприемлем, и ещё более неприемлемым был поиск новой 
христологической формулировки, поскольку предполагал ревизию догматиче-
ского учения Православной Церкви. В то же время отец Павел искал возмож-
ные пути соединения Древних Восточных Церквей и Православных Церквей. 
По его мнению, несмотря на то, что нехалкидониты и не готовы формально 
признавать четыре последних Вселенских Собора как условие для восстанов-
ления общения, но могут не возражать против существа учения этих четырёх 
Соборов, а в будущем, по восстановлении общения, могут признать и все семь 
Вселенских Соборов, но в результате обсуждения и принятия решения по одной 
объединённой традиции 2. Последнее утверждение вновь ставило православную 
сторону в затруднительное положение, поскольку предполагало в той или иной 
мере отход от традиции эпохи Вселенских Соборов и формирование новой, со-
гласованной с ориентальной стороной догматической позиции. Такой подход 
угрожал расколом в мировом православии. Член Межправославной богослов-
ской комиссии по диалогу с Древними Восточными Церквами от Московского 
Патриархата епископ Волоколамский Питирим (Нечаев) в своих поздних оцен-
ках не отвергал возможность воссоединения Церквей при условии согласования 
терминологии 3. Однако не столько терминология лежала в основе разделения 
Православной Церкви и Древних Восточных Церквей, сколько различия в хри-
стологических доктринах, построенных на богословии святителя Кирилла Алек-
сандрийского, с одной стороны, и Севира Антиохийского — с другой 4.

Выводы
Движение Поместных Православных Церквей и Древних Восточных Церк-

вей навстречу друг другу стало характерной чертой 60-х – начала 70-х годов 
XX века. Межправославные встречи, начиная с I Родосского Всеправославного 
совещания 1961 года и заканчивая Аддис-абебской Межправославной богослов-
ской комиссией 1971 года, фиксировали настрой православных представителей 
на поиск путей к единству с Древними Восточными Церквами. На Фанаре была 
разработана дорожная карта движения в направлении союза Православной 
Церкви и Древних Восточных Церквей. Взаимному сближению были призва-
ны помочь двусторонние контакты и общение, а также богословский диалог. 
На важность последнего обращало внимание руководство Московского Патри-

1 Вергезе П., свящ. Будущее отношений между Сирийской ортодоксальной церковью в Индии 
и Русской Православной Церковью // Журнал Московской Патриархии. 1972. № 10. С. 61.

2 Там же.
3 Александрова Т. Л., Суздальцева Т. В. Русь уходящая. Рассказы митрополита Питирима. СПб., 

2007. С. 417.
4 Подробно о различиях между христологическими системами святителя Кирилла и Севира 

см.: Давыденков О., свящ. Некоторые проблемы дальнейшего исследования богословия не-
халкидонитов // Церковь и время. 2005. № 3 (32). С. 152–173.



105

архата. Содействие в подготовке диалога было оказано Секретариатом «Вера 
и устройство» Всемирного совета церквей, организовавшим три неофициаль-
ных богословских консультации между православной и ориентальной сторо-
нами. Церковные учёные в ходе обсуждений должны были выяснить не только 
терминологическую разницу, но, в первую очередь, доктринальные различия 
между Православной Церковью и Древними Восточными Церквами. Попыт-
ки найти общую почву для будущего возможного союза между Церквами на-
тыкались на отличия в их богословском учении и неготовность православной 
стороны подвергнуть ревизии догматические решения IV Вселенского Собора 
в угоду новой христологической формулировке.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Архив Отдела внешних церковных связей (Архив ОВЦС). Д. 31. 1965. Ч. 1. 1966, 

1970, 1971, 1972. Д. 55-Б. 1963. Д. 57. 1971.
2. Государственный архив Российской Федерации (ГАРФ). Ф. Р-6991. Оп. 2. Д. 602.
3. Отдел рукописей Российской государственной библиотеки (ОР РГБ). Ф. 938. К. 

15. Ед. хр. 8. Л. 1–31.
4. Речь митрополита Ленинградского и Новгородского Никодима, главы делега-

ции Русской Православной Церкви, на Всеправославном совещании в Женеве 10 июня 
1968 г. // Журнал Московской Патриархии. 1968. № 7. С. 51–54.

5. Коммюнике Всеправославного совещания. Женева, 8–15 июня 1968 г. // Там 
же. С. 49–51.

6. К заседанию Комиссии по диалогу с Нехалкидонскими церквами. Письмо Ме-
стоблюстителя Московского Патриаршего престола митрополита Крутицкого и Коломен-
ского Пимена Архиепископу Константинополя- Нового Рима и Вселенскому Патриарху 
Афинагору от 31.05.1971 г. // Журнал Московской Патриархии. 1971. № 7. С. 3.

7. Александрова Т. Л., Суздальцева Т. В. Русь уходящая. Рассказы митрополита 
Питирима. СПб., 2007.

8. Вергезе П., свящ. Будущее отношений между Сирийской ортодоксальной цер-
ковью в Индии и Русской Православной Церковью // Журнал Московской Патриархии. 
1972. № 10. С. 58–61.

9. Давыденков О., свящ. Некоторые проблемы дальнейшего исследования бого-
словия нехалкидонитов // Церковь и время. 2005. № 3 (32). С. 152–173.

10. Заболотский Н. А., доц. Проблема единства Восточной Церкви (по поводу кон-
ференции патриархов нехалкидонских церквей в Аддис- Абебе) // Журнал Московской 
Патриархии. 1965. № 5. С. 56–64.

11. Заболотский Н. А., проф. К диалогу с Нехалкидонскими церквами Востока 
// Журнал Московской Патриархии. 1971. № 1. С. 52–58.

12. Нелюбов Б. А. Древние Восточные Церкви. II. Эфиопская Церковь // Альфа 
и Омега. 1998. № 3 (17). С. 361–392.

13. Письменюк И., свящ. Поместные Православные Церкви и Всемирный совет 
церквей в XX веке. М.: Наука, 2023.

REFERENCES
1. Arxiv Otdela vneshnix cerkovny`x svyazej (Arxiv OVCzS). D. 31. 1965. Ch. 1. 1966, 

1970, 1971, 1972. D. 55-B. 1963. D. 57. 1971.
2. Gosudarstvenny`j arxiv Rossĳskoj Federacii (GARF). F. R-6991. Op. 2. D. 602.

Звонарёв С. На пути к диалогу Православной Церкви и Древних восточных церквей в 60-х – начале 70-х годов...



106

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

3. Otdel rukopisej Rossĳskoj gosudarstvennoj biblioteki (OR RGB). F. 938. K. 15. Ed. 
xr. 8. L. 1–31.

4. Rech` mitropolita Leningradskogo i Novgorodskogo Nikodima, glavy` delegacii 
Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, na Vsepravoslavnom soveshhanii v Zheneve 10 iyunya 1968 g. 
// Zhurnal Moskovskoj Patriarxii. 1968. № 7. S. 51–54.

5. Kommyunike Vsepravoslavnogo soveshhaniya. Zheneva, 8–15 iyunya 1968 g. // Tam 
zhe. S. 49–51.

6. K zasedaniyu Komissii po dialogu s Nexalkidonskimi cerkvami. Pis`mo mesto-
blyustitelya moskovskogo patriarshego prestola mitropolita Kruticzkogo i Kolomenskogo 
Pimena Arxiepiskopu Konstantinopolya- Novogo Rima i Vselenskomu Patriarxu Afinagoru ot 
31.05.1971 g. // Zhurnal Moskovskoj Patriarxii. 1971. № 7. S. 3.

7. Aleksandrova T. L., Suzdal`ceva T. V. Rus` uxodyashhaya. Rasskazy` mitropolita 
Pitirima. SPb., 2007.

8. Vergeze P., svyashh. Budushhee otnoshenĳ mezhdu Sirĳskoj ortodoksal`noj 
cerkov`yu v Indii i Russkoj Pravoslavnoj Cerkov`yu // Zhurnal Moskovskoj Patriarxii. 1972. 
№ 10. S. 58–61.

9. Davy`denkov O., svyashh. Nekotory`e problemy` dal`nejshego issledovaniya bogo-
sloviya nexalkidonitov // Cerkov` i vremya. 2005. № 3 (32). S. 152–173.

10. Zabolotskĳ N. A., docz. Problema edinstva Vostochnoj Cerkvi (po povodu konferencii 
patriarxov nexalkidonskix cerkvej v Addis- Abebe) // Zhurnal Moskovskoj Patriarxii. 1965. 
№ 5. S. 56–64.

11. Zabolotskĳ N. A., prof. K dialogu s Nexalkidonskimi cerkvami Vostoka // Zhurnal 
Moskovskoj Patriarxii. 1971. № 1. S. 52–58.

12. Nelyubov B. A. Drevnie vostochny`e cerkvi. II. E`fiopskaya Cerkov` // Al`fa i Ome-
ga. 1998. № 3 (17). S. 361–392.

13. Pis`menyuk I., svyashh. Pomestny`e Pravoslavny`e Cerkvi i Vsemirny`j sovet cerkvej 
v XX veke. M.: Nauka, 2023.

 Статья поступила в редакцию 14.05.2024; одобрена после рецензирования: 
21.06.2024; принята к публикации 13.07.2024.

The article was submitted 14.05.2024; approved after reviewing: 21.06.2024; ac-
cepted for publication 13.07.2024.



107

Научная статья
УДК 281.93:930(092)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–107–149
EDN: SUHJTA

ОТ ФОТОПОРТРЕТА ДО ИКОНЫ. 
ОБРАЗ МАРШАЛА А. М. ВАСИЛЕВСКОГО 
В ОТЕЧЕСТВЕННОМ ИЗОБРАЗИТЕЛЬНОМ 

ИСКУССТВЕ
Георгий Владимирович Андрианов,

Костромская епархия, Кострома, Россия,
director44@inbox.ru

ORCID: 0000–0001–7534–6776

Аннотация. В статье систематизированы и проана-
лизированы произведения искусства, созданные твор-
ческими людьми в Советском Союзе и новой России, 
которые увековечили образ Маршала СССР Александра 
Михайловича Василевского (1895–1977). В настоящее вре-
мя известны несколько его парадных фотографических 
портретов, которые стали основой для поздних живо-
писных, скульптурных и иных изображений полковод-
ца, так как Василевский не позировал художникам лич-
но. Большое количество творческих воплощений фигуры 
маршала относится к скульптурным формам (памятники, 
бюсты, мемориальные доски). В послевоенное время об-
раз Василевского был запечатлён в нескольких кинофиль-
мах, посвященных Великой Отечественной вой не. Образ 
Василевского присутствует в фалеристике и филателии. 
Существуют также редкие изобразительные формы, та-
кие как ростовская финифть, урбанистические муралы 
и виртуальные образы в компьютерных играх.

Автор исследует большой массив произведений ис-
кусства и творчества, структурирует их по определённым 
разделам и приходит к выводу о том, что большинство 
изображений полководца основаны на постановочных 
парадных фотографиях маршала. В этой связи портреты 
Василевского выгладят одинаково, за редкими исключе-

© Андрианов Г. В., 2025.

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 107–149
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 107–149 

Священник Георгий 
Андрианов,
кандидат богословия, 
директор Церковного на-
учно-исследовательского 
центра Костромской 
митрополии
/
Priest Georgy Andrianov,
PhD in Theology, Director of 
the Church Research Center 
of the Kostroma Archdiocese



108

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ниями. Как представляется, авторы долго не имели доступа к другим фотографиям 
Александра Михайловича. Знакомство творцов с массивом семейных и фронтовых 
снимков Василевского началось относительно недавно (после 1991 года), но уже по-
ложительно сказалось на последних образцах.

Статья снабжена большим количеством иллюстраций (80). Размеры больших 
картин указаны в сантиметрах. Размеры небольших изображений указаны в милли-
метрах (мм).

Ключевые слова: Великая Отечественная вой на, маршал Александр Михайлович 
Василевский, Иосиф Виссарионович Сталин, маршал Георгий Константинович Жуков, 
соцреализм, культ личности, фотопортрет, художник, живописный портрет, скуль-
птор, скульптура, бюст, памятник, марка, монета, жетон, компьютерная игра, мурал

Для цитирования: Андрианов Г. В., свящ. От фотопортрета до иконы. Образ мар-
шала А. М. Василевского в отечественном изобразительном искусстве // Ипатьевский 
вестник. 2025. № 2. С. 107–149. https://doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–107–149

CHURCH-HISTORICAL STUDIES
Scientific article

FROM A PHOTO PORTRAIT TO AN ICON. 
THE IMAGE OF MARSHAL A. M. VASILEVSKY 

IN RUSSIAN FINE ART

Georgy Vladimirovich Andrianov,
Kostroma diocese, Kostroma, Russia,

director44@inbox.ru

Abstract. The article systematizes and analyzes the works of art created by artists in the 
Soviet Union and new Russia, who perpetuated the image of Marshal of the USSR Alexander 
Mikhailovich Vasilevsky (1895–1977). Currently, several of his parade photographic por-
traits are known, which became the basis for later paintings, sculptures and other images of 
the commander, since Vasilevsky did not pose for the artists personally. A large number of 
creative embodiments of the marshal's figure relate to sculptural forms (memorabilia, busts, 
plaques). In the post-war period, Vasilevsky's image was captured in several films dedicated 
to the Great Patriotic War. Vasilevsky's image is present in faleristics and philately. There are 
also rare pictorial forms such as Rostov enamel, urban murals and virtual images in com-
puter games.

The author examines a large array of works of art and creativity, structures them into 
specific sections and comes to the conclusion that most of the images of the commander 
are based on staged ceremonial photographs of the marshal. In this regard, the portraits of 
Vasilevsky look the same, with rare exceptions. It seems that the artists did not have access 
to other photographs of Alexander Mikhailovich for a long time. The creators' acquaintance 
with Vasilevsky's array of family and front-line photographs began relatively recently (after 
1991), but it has already had a positive effect on the latest samples.

The article is provided with a large number of illustrations (80). The sizes of small im-
ages are given in millimeters (mm).

Keywords: The Great Patriotic War, Marshal Alexander Mikhailovich Vasilevsky, Joseph 
Vissarionovich Stalin, Marshal Georgy Konstantinovich Zhukov, socialist realism, personality 



109

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...

cult, portrait, artist, picturesque portrait, sculptor, sculpture, bust, monument, stamp, coin, 
token, computer game, mural

For citation: Andrianov G. V., priest. From a photo portrait to an icon. The image of 
marshal A. M. Vasilevsky in russian fine art// Ipatievsky vestnik. 2025. № 2. Р. 107–149 
(In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–107–149

Если же благоразумие делает многое,
то какой художник лучше её?

(Премудрость Соломона 8, 6)

Фотопортреты. Благоразумие, природная скромность и постоянная за-
нятость маршала Александра Михайловича Василевского (1895–1977) избави-
ли его от необходимости позировать скульпторам и живописцам для создания 
собственных памятников и портретов. Творческим людям для работы над об-
разом полководца приходилось довольствоваться немногими известными в их 
время фотопортретами. Поэтому только единицам удалось творчески отнестись 
к этой непростой задаче и создать запоминающиеся авторские произведения. 
Следует сразу зафиксировать, что практически все известные образы Василев-
ского, по сути, возвращают нас к работам профессиональных фотографов. К с о-
жалению, при работе с фотопортретами в ряде случаев приходилось ставить 
примерную дату. Хочется выразить надежду, что последующие исследователи 
предложат более точные датировки.

Известны несколько постановочных фотографий Александра Михайлови-
ча, сделанных лучшими специалистами советской военной пропаганды. Такие 
фотопортреты сильно отличаются от массива штабных и фронтовых фотогра-
фий маршала. Данные произведения немногочисленны и представляют собой 
персональные портреты, созданные мастерами своего дела для пропагандист-
ской машины СССР. Делались они, как правило, после награждений государ-
ственными наградами. Сам маршал сниматься не любил 1. На Василевского 
постоянно сыпался настоящий звездопад из наград, и фотографы не успевали 
снимать его с новыми орденами и медалями. Некоторые из таких фотографий 
малоизвестны и редко оказывали влияние на творчество других художников, 
поэтому почти не упоминаются в данном исследовании.

Предположительно большинство первых постановочных фотопортретов 
маршала выполнены руководителем спецфотостудии Центрального дома Крас-
ной армии и Центрального музея Красной армии Вайлем Григорием Михайло-
вичем (1905–1983).

Первый по времени парадный снимок маршала возможно был сделан 
после вручения маршальской звезды в феврале 1943 года [1]. Скорее всего, 
автором является руководитель спецфотостудии Центрального дома Красной 
армии и Центрального музея Красной Армии Григорий Михайлович Вайль 
(1905–1983).

1 См.: Год Победы (интервью А. М. Василевского корреспонденту газеты «Комсомольская прав-
да» Б. Пилипенко [в марте 1977 года]) // Маршал Василевский : Москва в жизни и судьбе пол-
ководца. С. 494–498.



110

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Большинство первых постановочных фотопортретов маршала были выпол-
нены Г. М. Вайлем. Таков, например, фотопортрет, созданный им в 1944 году [2]. 
Данный снимок запечатлел Александра Михайловича уже в маршальских по-
гонах, которые он получил в феврале 1943 года. В орденской колодке видна 
планка от первого Ордена Победы, которым его наградили 10 апреля 1944 года. 
Существуют другие снимки, сделанные в тот же день (в статье не приводят-
ся), где Василевский размышляет над картой в одиночестве или в компании 
генерал- полковника авиации Якова Фёдоровича Фалалеева (1899–1955), ко-
торый прибыл из госпиталя в штаб весной 1944 года.

Далее следует указать похожие снимки, которые использовались в прессе 
для сообщения о новых наградах. Есть версия, размещённая на британской по-
чтовой карточке с надписью на английском языке: «Президиум Верховного Со-
вета наградил Маршала Советского Союза Александра Василевского Орденом 
Победы 10 апреля и второй Золотой звездой 29 июля 1944 года») [3 справа], 
а также версия с первой Звездой Героя Советского Союза, которой Алексан-
дра Михайловича наградили 29 июля 1944 года за взятие Кёнигсберга. Скорее 
всего данные снимки имеют более ранее происхождение — начало 1943 года, 
а потом к ним при помощи монтажа добавлялись награды [3 слева].

Существует также редкий снимок маршала [4] с четырьмя Орденами Ле-
нина на орденской планке. Возможно, это первая официальная послевоенная 

[1] Первый парадный снимок маршала. 
Фотограф Г.Вайль 
(февраль 1943 года)

[2] Фото-
портрет. 
Фотограф 
Г.Вайль 
(весна 
1944 года)

[3] Фотопортреты с наградами (1943–1944)



111

фотография полководца. Она послужила основой 
для ряда живописных портретов.

Наибольшее распространение получили 
фотографии [5, 6, 7, 8, 9, 10], сделанные в пе-
риод работы Василевского военным министром 
(1949–1953). Снимок маршала в кресле [5] 
из «министерской» группы стал классическим 
фотопортретом полководца. Сохранились сним-
ки Александра Михайловича, сидящего на коне 
в похожем мундире, во время парадов на Красной 
Площади в 1949 и 1950 гг. Скорее всего, большин-
ство снимков выполнены в период одной или двух 
фотосессий. Некоторые из них [11, 12] отлича-
ются наличием под Орденами Ленина польской 
награды — Большого креста Военного ордена 
«Virtuti Militari», поэтому следует предполагать их 
более ранее происхождение. Возможно, они были 
сняты в 1946 году в Генеральном штабе по случаю 
награждения польским орденом (21.03.1946). 
В то время Александр Михайлович ненадолго был 
возвращён Сталиным на работу в Генеральный 
штаб (март 1946 – ноябрь 1948 гг.).

Вторым классическим фотопортретом пол-
ководца является более поздний снимок поста-
ревшего Василевского в маршальском мундире 
нового покроя [13]. Фотограф — Григорий Вайль. 
Поскольку существуют несколько похожих ка-

[4] Первое послевоенное 
фото (1945)

[5-12] «Министерские» 
фотопортреты 
(1949–1953)

[5]

[7]
[6]

[8]

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



112

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

[10]

[9]

[11]

[12]



113

дров с разным поворотом головы, то следует предположить, что имела место 
специально подготовленная фотосессия. С большой степенью уверенности сле-
дует считать, что она состоялась в 1967 году. Сохранилась официальная хроника 
приёма в Большом кремлёвском дворце по поводу 50-летия Октябрьской рево-
люции (1967), где маршал щеголяет в похожем мундире. На одном из снимков 
с приёма Василевский и Жуков беседуют со скульптором Вучетичем, который 
поставил прижизненный бюст Василевского в Кинешме [71].

Позднее Василевский стал бороться с онкологическим заболеванием 
и редко выезжал со своей подмосковной дачи в Архангельском. Поэтому сним-
ки маршала [14–17 и др.] делались советскими корреспондентами, как прави-

[13] Фотопортрет в маршальском 
мундире нового покроя (1967) [14]

[15] [16]

[14-16] «Дачные» фотографии (1970–1975)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



114

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ло, на его даче в период с 1970 года до выхода из печати его мемуаров «Дело 
всей жизни» в 1975 году (фотограф, предположительно, Владимир Севостья-
нов). Пос ледний фотопортрет маршала датирован 1 июня 1977 года; автор —
Василий Малышев [17], но существует и более ранние датировки этого снимка.

Живописные портре-
ты. Существует много живо-
писных портретов маршала 
А. М. Василевского. Большин-
ство из них воспроизводят 
указанные выше фотопортре-
ты, поэтому следует упомя-
нуть наиболее оригинальные 
произведения. Живописные 
портреты перечислены в хро-
нологическом порядке их соз-
дания.

[18] Яковлев Василий Ни-
колаевич (1893–1953). «Пор-
трет А. М. Василевского»
(1944). Холст, масло. Пример-
ный размер 150х100. Курган-
ский художественный музей 
(Курган).

Маршал изображён с од-
ной Звездой Героя и одним 

[17] Последний фотопортрет. 
Фотограф В.Малышев 
(1 июня 1977 года)

[18] Яковлев В.Н. Портрет А.М. Василевского (1944)



115

Орденом Победы. В руках полководца кожаные перчатки. Фигура Василевского 
выписана довольно грузной, что отчасти совпадает с реальной комплекцией 
Александра Михайловича в 1944 году. Вероятно, художник взял за основу один 
из ранних снимков маршала [3]. С полотна веет оптимизмом от великих по-
бед второго этапа Великой Отечественной вой ны. Картина является узнавае-
мым портретом маршала из-за позитивной цветовой гаммы и необычной позы 
маршала, который напоминает довольного шофёра, вернувшегося с рейса. 
Возможно, что композиция портрета заимствована автором из собственных 
довоенных рисунков строителей коммунизма по оформлению Всесоюзной 
сельскохозяйственной выставки 1939 года, где В. Н. Яковлев являлся главным 
художником.

[19] Мальков Павел Васильевич (1900–1953). «Портрет маршала А. М. Ва-
силевского» (1945). Холст, масло. Размер 106x86. Государственный централь-
ный музей современной истории России (Москва).

Портрет выполнен по заказу Го-
скультпросветиздата (Государствен-
ного издательства культурно- про-
све тительской литературы). Здесь 
Александр Михайлович изображён 
с одной Звездой Героя Советского Со-
юза, поэтому период написания карти-
ны установить довольно просто. Пер-
вое награждение состоялось 29 июля 
1944 года (за операцию «Багартион» 
в Белоруссии), а второе — 8 сентября 
1945 года (за разгром японских вой ск 
в Манчжурии). Работа П. Малькова от-
носится к серии живописных портре-
тов, которая была создана по аналогии 
с галереей портретов героев Отече-
ственной вой ны 1812 года и предна-
значалась для репродуцирования и рас-
пространения среди населения страны. 
Нетрудно заметить, что Мальков поль-
зовался фотопортретами из прессы [3].

[20] Семёнов Иван Семёнович (1896–1947). «Портрет маршала Алексан-
дра Михайловича Василевского» (1945). Папье-маше, краски яичные. Размер 
11,5х9,5. Государственный исторический музей (Москва).

Художник И. С. Семёнов — создатель большой серии портретов советских 
полководцев, выполненных в одном стиле и технике. Автор нарочито придаёт 
объём своим работам. Портрет Василевского создан незадолго до получения 
маршалом второй Звезды Героя СССР после победы над Японией. Основа про-
изведения — маршальские снимки [3].

[19] Мальков П.В. Портрет маршала 
А.М. Василевского (1945)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



116

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

[21] Лактионов Александр Иванович 
(1910–1972). «Портрет маршала А. М. Ва-
силевского» (1947). Холст, масло. Размер 
и место хранения неизвестны.

Работа известного отечественного 
портретиста, лауреата Сталинской пре-
мии А. И. Лактионова, по-видимому, ос-
нована на фотопортрете 1945 года [4]. 
Образ Александра Михайловича немно-
го приукрашен и  чем-то напоминает па-
радные портреты маршала Ворошилова. 
Основа произведения — первый послево-
енный фотопортрет [5].

[22] Кокин Анатолий Михайло-
вич (1924–1967). «А. М. Василевский» 
(1950–1960-е гг.). Медь, эмаль; живо-
пись по эмали, обжиг. Размер 10,9х8,1. 
Государственный музей- заповедник «Рос-
товский кремль» (Ростов Великий).

Портрет выполнен в технике финиф-
ти одним из лучших ростовских масте-
ров. Александр Михайлович находился 
в Ростове Великом в 1915 году во время 
военных сборов. Маршал вспоминал 
как осматривал «знаменитые мастерские 
по изготовлению металлических художе-
ственных изделий с финифтью (то есть 
покрытых цветной эмалью)» 1. Василев-
ский высоко ценил искусство ростовских 
мастеров, охотно приобретал их изделия 
и отсылал родным и знакомым. Вероят-
но, в Ростове знали об этом и решили вы-
полнить портрет полководца в местной 
манере. Портрет входит в постоянную 
экспозицию музея ростовской финифти. 
Изображение является компиляцией, 
основанной на ранних и поздних фото-
графиях.

[23] Преображенский Борис Влади-
мирович (1910–1995). «Начальник Ген-

штаба Советской армии, маршал Советского Союза А. М. Василевский» 
(1970–1980 гг.). Холст, масло. Размер 140х102. Частное собрание.

1 Василевский А. М. Дело всей жизни. М.: Политиздат, 1978. С. 19.

[20] Семёнов И.С. Портрет маршала 
Александра Михайловича Василевского 
(1945)

[21] Лактионов А.И. Портрет 
маршала А.М. Василевского (1947)



117

Картина входит в цикл похожих портретов 
советских полководцев, выполненных худож-
ником к 30-летию Победы в Великой Отече-
ственной вой не (1975). Маршал изображён 
с холодным парадным оружием. Примечатель-
но, что портрет имеет некое сходство с иконой, 
на что намекают надписания у головы марша-
ла и свиток в правой руке. Примечательно, 
что на аналогичном авторском портрете мар-
шала Г. К. Жукова свиток отсутствует. Основа-
нием для портрета Василевского служит «ми-
нистерская» серия фотографий [5–10].

[24] Мальцев Евгений Демьянович (1929–
2003). «Генерал армии Василевский А. М.» 
(1983). Холст, масло. Размер 200х104. Государ-

[22] Кокин А.М. А.М. Василевский 
(1950-1960-е гг.)

[24] Мальцев Е.Д. Генерал армии 
Василевский А.М. (1983)

[23] Преображенский Б.В. Начальник Генштаба 
Советской армии, маршал Советского Союза 
А. М. Василевский (1970-1980 гг.)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



118

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ственный историко- мемориальный музей- заповедник «Сталинградская битва» 
(Волгоград).

Художнику удалось создать оригинальный портрет полководца, отойдя 
от известных фотопортретов. Василевский изображён в форме генерала ар-
мии старого образца (без погон) в период завершения Сталинградской битвы 
(январь1943 года). В руках генерала большой бинокль. На картине сделана 
надпись: «Василевский Александр Михайлович. Генерал армии, Начальник 
Генерального штаба». В реальности Александр Михайлович не носил фор-
му со знаками различия. Это запрещалась по соображениям безопасности. 

Редкий образец творческого подхо-
да к созданию портрета полководца 
без прямого заимствования с фото-
портретов.

[25] Шилов Виктор Викторович 
(1964 г. р.). «Портрет А. М. Василев-
ского» (2005). Холст, масло. Пример-
ный размер 50х40. Тульский государ-
ственный музей оружия (Тула).

Автор выполнил серию из один-
надцати портретов «Маршалы По-
беды», среди которых есть и портрет 
Василевского. Известны авторские 
повторы этого произведения. Дан-
ный вариант передан художником 
в дар Тульском у гос ударствен-
ному музею оружия. Очевидно, 
что В. В. Шилов использовал в каче-
стве основы фотосессию маршала 
1946 года в Генеральном штабе [11, 
12], исключив награды иностранных 
государств.

Групповые портреты. Весьма важным направлением в советском ис-
кусстве являлись групповые портреты. Важно отметить, что в эпоху культа 
личности Сталина (до 1953 года) отечественным художникам было довольно 
сложно часто работать над индивидуальными портретами других лидеров со-
ветского государства 1. Художники поставили на поток портреты Ленина (чаще 
Ленина со Сталиным), иногда делали официальные портреты Ворошилова 
и Калинина.

Искусство не терпит пустоты, поэтому в тени высоких партийных каби-
нетов развился жанр дружеского шаржа. Карикатуры за авторством Сталина 

1 См.: Кравченко К. Образ И. В. Сталина в советском изобразительном искусстве. М.-Л.: Искус-
ство, 1939. — 159 с.; Плампер Я. Алхимия власти. Культ Сталина в изобразительном искусстве 
/ Пер. с англ. Н. Эдельмана. М.: НЛО, 2010. — 496 с.

[25] Шилов В.В. Портрет А.М. Василевско-
го (2005)



119

и его соратников тиражировались и рассылались коллегам. Такая «портретная» 
работа оставалась достоянием узкого круга лиц 1.

Советские творцы предпочитали большие групповые портреты с типовой 
композицией: в центре Сталин, все остальные вокруг Вождя. Таким способом 
работники советского искусства увековечили многих соратников Иосифа Вис-
сарионовича, в том числе и маршала А. М. Василевского.

Интересующие нас живописные полотна представляют собой тематические 
картины о работе Ставки верховного командования (СВГК) — чрезвычайного 
органа высшего военного управления в годы Великой Отечественной вой ны. 
Картины перечисляются в порядке хронологии изображённых событий, начи-
ная осмыслением полководцами военных планов в тяжёлые дни начала вой ны 
до разработки Ставкой новых и великих побед Красной армии.

[26] Пименов Валерий Васильевич (1920–2008) «И. В. Сталин в Ставке Вер-
ховного Главнокомандующего» (1949). Холст, масло. Размер 200х298. Музей 
академии художеств (Санкт- Петербург).

Неточное название Ставки — дань глорификации Сталина в послевоен-
ные годы. Данная картина являлась дипломной работой молодого художника. 
Очевидно, что живописец опирался на первые фотопортреты маршала, но смог 
создать авторский облик полководца. К. Е. Ворошилов, увидев картину на вы-
ставке, сказал: «Художник ещё молод, а сумел так достоверно передать и наше 
настроение, и обстановку в кабинете» 2. Климент Ефремович попросил только 
убрать фигуру телеграфиста, что, однако, сделано не было. Возможно, затем Во-
рошилов решил заказать аналогичную картину у художника К. И. Финогенова, 

1 Ватлин А. Ю. История ВКП(б) в портретах и карикатурах ее вождей : [альбом] / А. Ю. Ват-
лин, Л. Н. Малашенко; Федеральное архивное агентство, Российский государственный архив 
социально- политической истории. М.: РОССПЭН, 2012. — 142 с.

2 Цит. по: Нащекина Н. Валерий Пименов. История одной любви // Проза.ру : сайт 
для публикации авторских прозаических произведений. 24 октября 2022. — URL: https://
proza.ru/2022/10/24/1454 (дата обращения: 01.02.2025).

[26] Пименов В.В.
 И.В. Сталин 
в Ставке Верховного 
Главнокомандующе-
го (1949)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



120

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

которая получила название 
«И. В. Сталин, В. М. Молотов 
и К. Е. Ворошилов в дни Вели-
кой Отечественной вой ны» 
(1950). На ней Сталин чита-
ет телеграфную ленту, а ему 
через плечо заглядывают Мо-
лотов и Ворошилов (в статье 
не приводится).

[27] Пензов Иван Алексее-
вич (1928–2000). «В трудный 
час» (1987). Холст, масло. 
Размеры 130х180. Музей По-
беды (Москва).

Здесь у Василевского видны звёзды генерал- лейтенанта. На карте схема 
подготовки контрудара под Москвой поздней осенью 1941 года. За окнами 
сталинского кабинета видны кремлёвские башни. Автор опирается на один 
из вариантов фотографии [2], только отзеркаливает изображение полководца 
и одевает фигуру маршала в китель старого образца.

Интересно наблюдать как меняется взгляд художников на фигуру Стали-
на. На первой картине [26] Вождь с телеграфной ленточкой в руках уверенно 
диктует задумчивым коллегам (Ворошилову, Молотову и Василевскому) свои 
верные решения. На второй — перед нами немного растерянный Сталин, а теле-
графная лента в руках Жукова. На самом деле оба художника не могли знать, 
что в тяжёлый час стратегию главным образом разрабатывал и предлагал Алек-
сандр Михайлович Василевский.

[28] Рукавишни-
ков Александр Иули-
анович (род. 1950).
«Заседание штаба 
Западного фронта» 
(2020). Металличе-
ская художественная 
композиция. Размер 
примерно 4х4 м. Тер-
ритория Дома отдыха 
МГУ «Красновидово» 
(Можайский район 
Московской области).

С к ул ь п т у р н а я 
группа передаёт на-
ряжённый момент 
обсуждения плана 

[27] Пензов И.А. В трудный час (1987)

[28] Рукавишников А.И. Заседание штаба Западного фронта 
(2020)



121

обороны Москвы 10 октября 1941 года. В цент-
ре стоит Жуков, Василевский сидит по правую 
руку от него. У Александра Михайловича пет-
лицы генерал- майора. В те дни полководец яв-
лялся заместителем начальника Генерального 
штаба. Действующие лица помещены автором в палатку, которая с внешней 
стороны оформлена как солдатская каска. Место установки выбрано неслу-
чайно, так как совещание действительно проходило в Красновидово. В работе 
скульптора прослеживается знакомство с большим количеством фотографий 
маршала Василевского, кроме постановочных фотопортретов. Однако, фигура 
военачальника, как представляется, выполнена невыразительно в связи с тем, 
что главным участником совещания представлен Жуков.

[29] Лаврухин Юрий Николаевич (1924–2016). «И. В. Сталин и А. М. Васи-
левский в дни Великой Отечественной вой ны» (1949). Холст, масло. Раз-
мер 74х95. Волгоградский музей изобразительных искусств им. И. И. Машкова 
(Волгоград).

Данная работа уже не отражает тревожного настроя начала вой ны. Здесь 
мы видим рабочую атмосферу в сталинском кабинете. Василевский изобра-
жён внимающим указаниям вождя. Основой для изображения служат снимки 
1943 года [2 и 3]. Спиной к зрителю расположена фигура неизвестного генера-
ла. Возможно, что это заместитель А. М. Василевского — генерал армии Алексей 
Иннокентьевич Антонов (1896–1962).

[30] Неизвестный художник. «Сталин с высшим военно- политическим 
руководством СССР в первые дни вой ны» (примерно 1990 год).

Характерное полотно позднесоветской работы. В центре картины — маршал 
Жуков. Сталин сидит, Василевский стоит с левой стороны. Лица присутствующих 

[29] Лаврухин Ю.Н. И.В. Сталин и А.М. Василевский 
в дни Великой Отечественной войны (1949)

[30] Неизвестный художник. Ста-
лин с высшим военно-политиче-
ским руководством СССР в первые 
дни войны (примерно 1990 год)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



122

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

озабочены; принимаются важ-
ные решения. Предположитель-
но во время работы над образом 
Василевского художник опирал-
ся на фотопортреты из газет [3], 
а также на кино образ маршала, 
созданный актёром Е. Д. Буренко-
вым. Подпись художника имеется 
в правом нижнем углу картины, 
но плохо читаема. Не удалось 
также установить размеры, место 

хранения и материалы. Название не соответствует некоторым деталям: наличие 
погон на мундирах (с 06.01.1943) и примерная карта Крымской операции.

[31, 32] Герасимов Александр Михайлович (1881–1963). «Гимн Октябрю» 
(1942). Холст, масло. Размер 406х710. Русский музей (Санкт- Петербург).

Это особая картина. Художник работал над ней с ноября 1941 по апрель 
1942 года. На этом величественном полотне в интерьере Большого театра изобра-
жены около двухсот советских лидеров в различных областях, которые собрались 
на торжественное заседание по поводу 25-летия Октябрьской революции. В ре-
альности такого собрания в Большом театре не проводилось. Правда, имело ме-
сто скромное юбилейное собрание в Кремле 6 ноября 1942 года. Но народу нужен 
был яркий образ единства власти в период смертельной опасности для страны.

Василевский сидит в президиуме довольно близко к выступающему с три-
буны Сталину. Перед ним нарисован Ворошилов, а чуть левее Берия с Будён-

[31, 32] Герасимов А.М. 
Гимн Октябрю (1942)



123

ным. Почётное место на картине Василевский видимо заслужил успешными 
действиями при обороне столицы в 1941 году. За «Гимн Октябрю» живописец 
Александр Герасимов был удостоен Сталинской премии. Картина перестала 
выставляться в 1960-х гг., когда стало известно, что этого торжественного за-
седания в реальности не проводилось.

Александр Михайлович изображён со звёздочками генерал- полковника 
с небольшой неточностью по форме на май 1942 года. Художник также отзерка-
лил причёску Василевского. Вероятно, Герасимов писал портрет по памяти. Он 
мог видеть снимок Василевского от 26 мая 1942 года (не приводится в данной 
статье, так как сделан до присвоения маршальского звания).

[33] Финогенов Констан-
тин Иванович (1902–1989). 
«И. В. Сталин, В. М. Молотов, 
К. Е. Ворошилов, А. С. Щер-
баков, А. М. Василевский и 
К. К. Ро коссовский за разра-
боткой плана окружения ар-
мии Паулюса в Сталинграде» 
(1948). Холст, масло. Размер 
29х37,2. Государственная Тре-
тьяковская галерея (Москва).

Этот небольшой рисунок 
К. Финогенова позднее печа-
тался в прессе и в книгах. Про-
изведение входит в цикл работ 
художника «И. В. Сталин в годы 
Великой Отечественной вой ны», за который в 1949 году Константин Иванович 
был удостоен Сталинской премии. Основой для портрета Василевского на этой 
и следующей работе служат снимки маршала в газетах [3]. Характерный на-

клон головы маршала точно 
в профиль отсылают к существу-
ющему снимку награждения 
Василевского орденом Суво-
рова I степени № 1 (4 февраля 
1943 года; в статье не приводит-
ся). Вряд ли художник видел эту 
фотографию в своё время, разве 
что в кинохронике того время 
попался похожий кадр.

[34] Финогенов Констан-
тин Иванович (1902–1989).
«Сталин, Маленков, Молотов, 
Василевский, Ворошилов 

[33] Финогенов К.И. И.В. Сталин, В.М. Молотов, 
К.Е. Ворошилов, А.С. Щербаков, А.М. Василевский 
и К.К. Рокоссовский за разработкой плана окру-
жения армии Паулюса в Сталинграде (1948)

[34] Финогенов К.И. Сталин, Маленков, Молотов, 
Василевский, Ворошилов за разработкой плана 
окружения Паулюса (ок.1950)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



124

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

за разработкой плана окружения Паулюса» (ок.1950). Размер 160х220. Му-
зей-заповедник «Сталинградская битва» (Волгоград).

Картина представляет собой авторский повтор рисунка в виде живописной 
картины с меньшим количеством участников. Следует отметить, что картины, 
изображающие разработку победных сражений, выглядят более позитивно. 
Персонажи излучают уверенность и даже позволяют себе сдержанные улыбки. 
Более бодрыми видятся картины, изображающие разработку победных сраже-
ний за Сталинград и Берлин.

[35] Казанцев Анатолий Алексеевич (1908–1984). «Под водительством 
Сталинских полководцев вперед, к полному освобождению нашей Роди-

ны от фашистских захватчиков!» 
(1943). Плакат. Размер 63х52. Рос-
сийская Национальная библиотека 
(Санкт- Петербург).

Хронологически это самый ран-
ний портрет маршала Василевского. 
На ленинградском плакате Алек-
сандр Михайлович изображён среди 
трёх маршалов на фоне Красного 
знамени. Василевский помещён ху-
дожником слева, далее — Г. К. Жуков 
и маршал артиллерии Николай Ни-
колаевич Воронов (1899–1968). Со-
ветские художники довольно редко 
рисовали на агитационных материа-
лах  кого-то кроме Сталина или соби-
рательных солдатских образов. Ско-
рее всего плакат появился в начале 
весны 1943 года после присвоения 
первых маршальских званий в во-
енный период (Жуков и Воронов —
18 января, Василевский — 16 февраля 
1943 года). Основа для портрета мар-
шала — свежие на тот момент сним-
ки Александра Михайловича в но-
веньких маршальских погонах [3].

[36] Едунов Борис Васильевич (1921–1982). «И. В. Сталин и А. М. Василев-
ский» (1952). Гипсовая скульптура. Размеры170х110х110. Музей академии 
художеств (Санкт- Петербург).

Данная скульптурная группа изображает второй период вой ны. Александр 
Михайлович стоит в форме с погонами, которые ввели 6 января 1943 года. Ва-
силевский поддерживает карту, которую внимательно рассматривает Вождь. 
Скульптура была успешно защищена автором как дипломная работа. К сожа-
лению, до нашего времени фигура Василевского не сохранилась, но имеется 

[35] Казанцев А.А. Под водительством 
Сталинских полководцев вперёд, к полному 
освобождению нашей Родины от фашист-
ских захватчиков! (1943)



125

несколько фотоснимков данного произведе-
ния с разных ракурсов. Известны уменьшен-
ные копии предположительно авторской 
работы. Для иллюстрации выбран снимок 
автора в мастерской, который стоит рядом 
со своей скульптурой. Едунову удалось отой-
ти от парадных фотоснимков маршала и соз-
дать авторский образ полководца.

[37] Суздальцев Михаил Аркадьевич (1917–1951). «Ставка Верховного глав-
нокомандования. 1945» (1970). Холст, масло. Размер 150х220. Сальский музей 
им. В. К. Нечитайло (Ростовская область).

Сталин стоит за спинами Жукова и Василевского. Полководцы усиленно 
размышляют над последним сражением вой ны, на что указывает газета с назва-
нием города Берлина, лежащая под картой. Василевский, как и другие офицеры, 
изображён без наград. Главным действующим лицом обозначен Жуков. Алек-
сандр Михайлович невозмутимо внимает Георгию Константиновичу. Основой 
для портрета стали ранние фотографии маршала [1, 2, 3].

[38] Овечкин Николай Васильевич (1929–1993). «Ставка перед штурмом 
Берлина» (1986). Размер 220х345. Студия имени М. Б. Грекова (Москва).

Василевский нарисован на заднем плане, поэтому его рост слегка увеличен 
художником. Впереди Сталин и Жуков. Слева изображён большой глобус, под-
чёркивающий важность момента для всемирной истории. Основой для портре-
та также стали ранние фотографии маршала [1, 2, 3].

[39] Борисоглебский Константин Викторович (1908–1995). «Ставка ВГК. 
Берлинская операция» (1980-е гг.). Размер 95х135. Собрание объединения 
М`АРС (Москва).

Василевский сидит рядом со Сталиным. У карты — маршал Жуков. Это 
последняя картина на тему обсуждения Берлинской операции. Она созда-
на в наивном стиле и является работой уважаемого мастера данного жанра 

[37] Суздальцев М.А. Ставка Верховного главноко-
мандования. 1945 (1970)

[36] Едунов Б.В. И.В. Сталин и А.М. 
Василевский (1952)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



126

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

К. В. Борисоглебского. 
Для передачи образа 
Василевского использо-
ван известный портрет 
из маршальской гале-
реи [19].

Эта и все другие 
картины со Ставкой 
не соответствуют исто-
рической действитель-
ности. Работа Ставки 
была организована со-
вершенно другим обра-
зом. Сам Василевский 
говорил: «Людям, кото-

рые просят меня прислать или опубликовать хотя бы один снимок заседания 
Ставки, я отвечаю: таких снимков просто не существует. За всю вой ну, если 
не ошибаюсь, в утверждённом составе Ставка не собиралась ни разу» 1.

[40] Тараненко Павел Ильич (1921–2004). «Маршал А. М. Василевский 
перед Маньчжурской операцией» (1985?). Название условное, точный год 
и размеры установить не удалось. Предположительно полотно находится в част-
ном собрании в Хабаровске.

Единственная картина, посвящённая участию Василевского в Маньчжур-
ской операции, написана в жанре примитивизма. Образ Василевского осно-
ван на снимке Г. М. Вайля [2] и других фотографий из той фотосессии (в статье 

1 Песков В. Командная точка (из беседы писателя В. М. Пескова с А. М. Василевским [1975 г.]) // 
Маршал Василевский : Москва в жизни и судьбе полководца. М: Изд-во Гл. арх. упр. г. Москвы, 
2008. С. 485.

[38] Овечкин Н.В. 
Ставка 

перед штурмом 
Берлина (1986)

[39] Борисо-
глебский К.В. 
Ставка ВГК. 
Берлинская 
операция 
(1980-е гг.)



127

не приводятся). Автор — ветеран вой ны, воевавший под началом А. М. Васи-
левского, участник высадки в Порт- Артуре. Главное место на полотне уделено 
именно Александру Михайловичу, который стоял за разработкой и реализацией 
операции по разгрому японских вой ск в Маньчжурии.

Празднование Победы. Маршал Василевский также запечатлён 
на нескольких больших групповых картинах, посвящённых торжествам По-
беды над Германией: 1) праздничному банкету 24 мая 1945 года и 2) Параду 
Победы на Красной площади 24 июня 1945 года.

[41] Хмелько Михаил Иванович (1919–1996). «Тост за великий русский 
народ» (1947). Размер не установлен. Собрание ГМВЦ «РОСИЗО».

Авторского описания картины не существует, но с большой степень уверен-
ности можно предположить, что Александр Михайлович стоит пятым справа 
от Сталина. Профиль Василевского легко узнаваем. Фигура маршала Жукова 
помещена художником на торце стола, хотя по воспоминаниям очевидцев 
он скорее всего сидел на месте отсутствующего Василевского 1. Существуют ещё 
несколько картин других художников с такой же композицией. Василевский 
на них отсутствует. Название картины связано с известным тостом Сталина, 
посвящённого русскому народу. В основу образа Александра Михайловича легли 
его фотографии и кадры кинохроники с парада Победы.

[42] Налбандян Дмитрий Аркадьевич (1906–1993). «Торжественный при-
ём в Кремле 24 мая 1945 года» (1947). Размер не установлен. Собрание ГМВЦ 
«РОСИЗО» (?).

Ярким групповым полотном, запечатлевшим тот же исторический день, явля-
ется картина, на которой изображены участники праздничного банкета. Генера-

1 См.: Никонов В. А. 24 мая 1945 года. За русский народ! / В. А. Никонов // Горячее лето 1945: 
просветительский интернет- проект Вячеслава Никонова. — URL: https://summer1945.
russkiymir.ru/gl4501 (дата обращения: 09.05.2024).

[40] Тараненко П.И.
 Маршал А.М. 
Василевский 
перед Маньчжурской 
операцией (1985?)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



128

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

лиссимус Сталин в приподнятом 
настроении спускается в окру-
жении соратников по лестнице 
Большого Кремлёвского дворца 
после окончания приёма. За Во-
ждём видны лица Молотова, Во-
рошилова и Микояна. С правой 
стороны рядом с усачём Будён-
ным спускается Василевский. 
Как уже отмечалось, Александра 
Михайловича не было на том 
банкете, но у искусства соцреа-
лизма свои законы. В основу об-
раза Василевсого также легли его 
фотографии и кадры кинохрони-
ки с парада Победы.

[43] Преображенский Бо-
рис Владимирович (1910–1995).
«Маршалы Василевский и Ме-
рецков на Красной площади» 
(1949). Размер 269х338. Чуваш-
ский государственный художе-
ственный музей.

Источником сюжета карти-
ны был явно не парад 24 июня 

[41] Хмелько М.И. Тост за великий русский народ (1947)

[42] Налбандян Д.А. Торжественный приём 
в Кремле 24 мая 1945 года (1947)



129

1945 года, так как Васи-
левский шёл по Красной 
площади в пешем строю 
с полком 3-го Белорус-
ского фронта, а маршал 
К. А. Мерецков марши-
ровал с полком Карель-
ского фронта. Кроме 
того, день был дождли-
вый и пасмурный, тог-
да как на полотне небо 
чистое и ясное, и всё 
изображение как бы за-
лито розоватым утрен-
ним светом 1. Возможно, 
художник воспроизвёл 
 какой-то другой парад. 
Сохранились снимки маршала верхом на первомайских парадах 1949 и 1950 гг.

[44] Хмелько Михаил Иванович (1919–1975). «Триумф победившей Роди-
ны» (1949). Размер 289х559. Государственная Третьяковская галерея.

За эту картину художник получил Сталинскую премию, уже вторую. Ва-
силевский предположительно изображён на верхней трибуне мавзолея, почти 

1 Впервые на выставке ко дню Победы будет экспонироваться масштабное полотно… — Сооб-
щение пресс- центра на официальном сайте Чувашского государственного художественного 
музея. 07 мая 2015. — URL: https://artmuseum.ru/presscenter/novosti/2015/05/07/Vpherhvye_
na_vystavke_koh_dhnj_Phohbedhy_buhdhet_eksphohnirhohvatьsj_mhhasstabnohe_phohlohtnoh 
07.05.2015 (дата обращения: 09.05.2024).

[43] Преображенский Б.В. Маршалы Василевский 
и Мерецков на Красной площади (1949)

[44] Хмелько М.И. Триумф победившей Родины» (1949)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



130

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

в центре (двенадцатый слева). Скорее всего, для соблюдения исторической 
достоверности автор картины ориентировался на официальный газетный сни-
мок, где перечислены все персоны.

[45] Нестеренко Василий Игоревич (род. 1967) и др. Мозаика «Казанская 
икона Божией Матери. Парад 1945 года» (2020). Смальта, стекло. Пример-
ный размер 7х3 метра. Главный храм Воружённых сил РФ (г. Кубинка Одинцов-
ского городского округа Московской области).

Это художественное произведение большого авторского коллектива, ко-
торая создавалась как мозаика для Главного храма Вооружённых Сил России. 
В настоящее время располагается на хорах (южная сторона). Среди фигур в мар-
шальских мундирах — А. М. Василевский (на фото — крайний справа). В основу 
образа Александра Михайловича также легли его фотографии и кадры кинох-
роники с парада Победы.

[46] Щербаков Сергей Алек-
сандрович (род. 1959). «[Бюс-
товая группа] Г. К. Жуков, 
И. В. Сталин, А. М. Василев-
ский» (2023). Бронза. Размер 
бюстов без постаментов со-
ставляет около полуметра. Му-
зей-панорама «Сталинградская 
битва» (Волгоград).

Бюстовая группа задумана 
как единая композиция у входа 
в музей. Она в едином стиле 
и изображает главных страте-
гов Сталинградской битвы. По-

[45] 
Нестеренко В.И. 
Мозаика 
«Казанская 
икона Божией 
Матери. Парад 
1945 года» 
(2020)

[46] Щербаков С.А. [Бюстовая группа] Г.К. Жуков, 
И.В. Сталин, А.М. Василевский (2023)



131

этому бюст маршала Василевского не следует рассматривать только как его 
индивидуальный портрет. Мундиры персон выполнены на основе их фотогра-
фий 1945 года.

Киновоплощения. При 
жизни Александра Михайло-
вича вышло несколько худо-
жественных кинофильмов, 
в которых его сыграли совет-
ские артисты. В двух первых 
фильмах роль маршала ис-
полнил Юрий Васильевич 
Шумский (1887–1954) [47]. 
Артист был старше Василев-
ского по возрасту, что весь-
ма заметно на экране. Он 
сыграл в кинокартинах «Тре-
тий удар» (1948) и «Сталинградская 
битва» (1950). Шумский час то появ-
ляется в кад ре, у него много реплик, 
но игра артиста не представляется 
убедительной. Тем не менее за роль 
Василевского во втором фильме Шум-
ский получил Сталинскую премию. 
Указанные фильмы являлись типовы-
ми военными агитками, прославляю-
щими полководческий гений Иосифа 
Виссарионовича Сталина.

Следующий артист, исполнивший 
роль маршала Василевского на совет-
ском экране — Владимир Александ-
рович Любимов (1897–1971) [48]. Речь идёт о киноэпопее «Падение Берлина» 
(1949, два фильма). Фильм также прославляет гений Сталина, но новый актёр 
смотрится уже более органично, несмотря на небольшое экранное время.

Более цельно сыграл Василевского артист Евгений Дмитриевич Буренкóв 
(1924–1989) [49] в киноэпопее «Освобождение» (1972). Киноэпопея включает 
пять фильмов, которые выходили в период с 1968 по 1971 гг. Буренков в роли 
А. М. Василевского также присутствует в ряде других картин: в фильме «Сол-
даты свободы» (1977), в киноэпопее «Битва за Москву» (1985, два фильма), 
в двухсерийном кинофильме «Сталинград» (1989). Все названные картины 
сняты выдающимся отечественным кинобаталистом Юрием Николаевичем 
Озеровым (1921–2001). Режиссёр в своих работах выдвигает на первый план 
маршала Жукова и уделяет мало внимания другим полководцам, в том числе 
А. М. Василевскому. Наверное, это лучшее киновоплощение фигуры Александра 
Михайловича на советском экране.

[47] Актёр Юрий Васильевич Шумский (1887-1954)

[48] Актёр Владимир Александрович 
Любимов (1897-1971)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



132

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Достойно представлен маршал Василевский в фильме «Через Гоби и Хин-
ган» (1981). Полководца сыграл артист Лев Фёдорович Золотухин (1926–1988) 
[50].

Менее удачными следует признать роли актёров, которые внешне совсем 
не похожи на Василевского: Константина Эдуардовича Тополаги (род. 1967) 
[51] в телесериале «Жизнь и судьба» (2012), Сергея Алексеевича Полухина
(род. 1969) [52] в телефильме «Диверсант. Идеальный штурм (2022), Алек-
сандра Николаевича Наумова (род. 1958) [53] в сериале «Адмирал Кузнецов» 
(2024), и др.

Фалеристика. Образ Василевского в отечественной фалеристике (на ме-
далях, значках, жетонах и т. п.) представлен довольно стандартно. Существует 
несколько наборов сувенирных жетонов с портретами советских маршалов 
современной работы. Среди них имеется знаки с маршалом Василевским. 
Полководческие серии являются коммерческими проектами. Создатели таких 

[49] Актёр Евгений 
Дмитриевич 

Буренкóв 
(1924-1989)

[50] Актёр 
Лев Фёдорович 
Золотухин 
(1926-1988)

[51] Актёр Константин Эдуардович 
Тополага (род. 1967)

[52] Актёр Сергей Алексеевич Полухин 
(род. 1969)

[53] Актёр Александр Николаевич 
Наумов (род. 1958)



133

сувениров опираются на известные фотопортре-
ты Александра Михайловича и пока не показали 
 какого-либо яркого или запоминающегося изо-
бражения, поэтому представляется нецелесоо-
бразным публиковать их в данной статье.

Отдельно нужно упомянуть о существова-
нии нагрудных значков с изображением боль-
шого противолодочного корабля, названного 
в честь маршала (заложен в 1979 г., спущен 
на воду в 1981 г., списан в 2006 г.), так как раз-
ная сохранившаяся атрибутика БПК «Маршал Ва-
силевский» входит в экспозиции музеев памяти 
полководца.

Монеты с изображением Александра Ми-
хайловича официально не выпускались, поэтому 
необходимо признать подделкой распространя-
емую на интернет- площадках якобы советскую 
монету «Маршал Василевский» с номиналом 
в сто руб лей. Некоторые продавцы честно ука-
зывают, что данная монета является сувенирной. 
Возможно теоретическое появление памятной 
монеты с изображением А. М. Василевского 
к 150-летию маршала в 2045 году.

Наиболее значимым объектом фалеристики по данной теме является офи-
циальная медаль Министерства обороны Российской Федерации «Маршал Со-
ветского Союза А. М. Василевский», выпущенная 30 ноября 2016 года [54]. Для 
медали использован поздний фотопортрет маршала [13]. Согласно положению 
о медали, ей награждаются действующие офицеры, отслужившие более 10 лет, 
а также отставники, отслужившие 25 лет, и обычные граждане, «оказывающие 
содействие в решении задач, возложенных на Генеральный штаб Вооруженных 
Сил Российской Федерации» 1.

Колодка медали обтянута шёлковой муаровой лентой шириной 24 мм. 
С правого края ленты — оранжевая полоса шириной 10 мм, окаймлена черной 
полосой шириной 2 мм, левее — равновеликие красная, чёрная и оранжевая 
полосы. Два последних цвета традиционное приборное сукно и металлический 
прибор офицеров Генштаба, красная полоса — символ мужества и доблести.

Существуют похожие медали неясного происхождения, которые скорее 
имеют статус памятных (в статье не приводятся): 1) золотая медаль на голу-
бой колодке с полосками «Маршал Василевский» (на удостоверении указана 
серия «Советские полководцы»); 2) золотая медаль на красной колодке с по-
лосками «А. М. Василевский. 125 лет» (на обороте и удостоверении указана 

1 Приказ Министра обороны РФ «Об учреждении медали Министерства обороны Россий-
ской Федерации "Маршал Советского Союза А. М. Василевский"» № 780 от 30.11.2016 // Га-
рант : информационно- правовой портал. — URL: https://www.garant.ru/products/ipo/prime/
doc/406696041 gl4501 (дата обращения: 09.05.2024).

[54] Медаль Министерства 
обороны Российской Федерации 
«Маршал Советского Союза 
А.М. Василевский» (2016)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



134

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

принадлежность к КПРФ); золотая медаль «Маршалы Победы. 60. А. М. Васи-
левский» на «георгиевской» колодке (на удостоверении указана принадлеж-
ность к ветеранской организации); 4) золотая медаль с разноцветной колодкой 
преимущественно белого цвета «Маршал Советского Союза А. М. Василевский» 
(на обороте указано: «За вклад в развитие вой ск специального назначения»). 
При создании этих медалей художники выполнили довольно посредственную 
работу на основании известных фотографий.

Филателия. Изображение Александра Михайловича Василевского также 
можно встретить на почтовых марках. Отечественным филателистам хорошо 
известна марка с портретом Василевского, которую выпустили к 85-летию 

[55] Почтовая марка 
«Маршал Советского 
Союза А.М. Василевский 
(1895-1977)» (1980) [56] Почтовая карточка к 100-летию маршала (1995)

[57] Почтовый лист с купоном «С праздником Победы!» (1996)



135

со дня рождения полководца в 1980 году тиражом 4.300 экз. (художники: автор 
В. Никитин, гравер А. Ткаченко) [55]. Размер 28х40 мм.

Кроме того, в 1995 году вышла почтовая карточка с портретами маршала 
(на карточке и марке) работы художника Б. Илюхина [56]. Тираж 80 тыс. экз. 
Размер 114х162 мм. Основой для портретов послужили ранний (на марке) [2] 
и поздний (на карточке) [13] снимки маршала.

В 1996 году вышел почтовый лист с купоном «С праздником Победы!» [57]. 
На этом листе имеются восемь одинаковых марок с изображением солдат, бро-
сающих нацистские знамёна к мавзолею (репродукция картины художника 
А. С. Михайлова «Поверженные знамена», 1979 г.), а в центре — купон, который 
является воспроизведением известной фотографии командующих фронтами, 
среди которых присутствует маршал А. М. Василевский (в статье не приводит-
ся). Тираж 150 тыс. экз. Размер листа 217х120 мм.

На зарубежных марках изображения Александра Михайловича также 
повторяют живописные портреты и фотографии. Отдельно стоит отметить 
почтовую карточку и марку Приднестровской Молдавской республики, выпу-
щенные в 2020 году к 125-летию полководца [58]. Марка имеет сомнительную 
подлинность, так как отсутствует в каталоге ГУП «Издательство "Марка При-
днестровья"». Интерес представляют изображение на карточке, основанное 
портрете работы В. В. Шилова [25], и образ на марке, заимствованный с одного 
из снимков «министерской» фотосессии [8].

На торговых площадках в Интернете можно встретить почтовые марки 
африканских государств с изображением А. М. Василевского, но все они также 
имеют сомнительную подлинность, а некоторые включены в раздел «Фанта-
стические марки»: Республика Бенин (2017), Республика Камерун (2021), 
Республика Намибия (2018), Республика Руанда (2013, 2021), Союз Коморских 
островов (2017), Центральноафриканская республика (2011, 2015), Габонская 
Республика (2018), Мальдивская республика (2021). Распространённость та-
ких «марок» может свидетельствовать о популярности темы Второй мировой 
вой ны среди филателистов и говорит об авторитете маршала А. М. Василев-

[58] Почтовая 
карточка и марка 
Приднестровья; 
подлинность 
сомнительна 
(2020)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



136

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ского среди ценителей предметов ис-
кусства военной тематики.

Современное искусство. Образ 
маршала А. М. Василевского исполь-
зуется также в современных сферах 
искусства. Прежде всего это муралы
(живописные изображения на стенах 
зданий), которые в России создаются 
централизовано в отличие от аноним-
ных граффити.

Мурал в Москве [59] создан 
в 2015 году по Российского военно- 
исторического общества и муници-
пальных властей городского района 
Щукино. Адрес здания: г. Москва, 
ул. Маршала Василевского, дом 7. 
Мурал содержит надписи: «Александр 
Василевский», «Российское военно- 
историческое общество», «Наши ге-
рои». К сожалению, заказчик не упо-
минает фамилию исполнителя. Образ 
основан на раннем снимке марша-
ла [2]. Фото — Владимир Трефилов.

Мурал в Краснокаменске [60] 
основан на поздней фотографии 
Александра Михайловича [13] и име-
ет надписи: «Победа», «Василевский 
Александр Михайлович, 1895–1977». 

[59] Мурал «Александр Василевский». г. Мо-
сква, ул. Маршала Василевского, 7 (2015)

[61] Мурал «Великие Костромичи». 
г. Кострома, ул. Индустриальная, 22 
(2023)

[60] Мурал «Василевский Александр 
Михайлович, 1895-1977». Забайкальский 
край, г. Краснокаменск, Центральный 
микрорайон, дом 30Ц (2020)



137

Авторы изображения: художники творческой студии «АКСЕЛЬ АРТ». Адрес 
здания: Забайкальский край, г. Краснокаменск, Центральный мик рорайон, 
дом 30Ц. Работа создана в 2020 году по инициативе Министерства культуры 
Забайкальского края. В этих местах маршал находился во время подготовки 
к проведению Маньчжурской операции в 1945 году.

Мурал в Костроме [61] также основан на снимке Александра Михайло-
вича из «министерской» фотосессии [7] и портрете работы В. В. Шилова [25]. 
Мурал имеет надписи: «Великие Костромичи», «Маршал, дважды Герой Совет-
ского Союза, Начальник Генерального штаба, Василевский Александр Михай-
лович». Авторы: две костромские художницы Анна Елохина и Алена Собровина. 
Площадь рисунка 112 кв.м. Адрес здания: г. Кострома, ул. Индустриальная, 22. 
Заказчик работы: ООО управляющая компания «Юбилейный 2007». «Уроженец 
Костромской губернии, выпускник Костромской духовной семинарии, маршал 
Александр Василевский не потерпел ни одного поражения, он дважды Герой Со-
ветского Союза. Его талант признан не только в России, но и во всем мире» 1, —
отметил руководитель организации- заказчика Виталий Синёв.

Виртуальные образы полководца оказались воплощены в мире ком-
пьютерных игр. В частности, за Василевского можно командовать вой сками 
в компьютерной игре 2017 года «World Conqueror 4» [62]. Кроме того, маршал 
является действующим персонажем в игре 2020 года «Strategic Mind: Spectre of 
Communism», где получил хорошую 3d-графику и озвучку профессиональным 
актёром [63]. Образы основаны на широко известных фотографиях. Данные 
игры являются пошаговыми стратегиями в сеттинге Второй Мировой вой-

ны и пользуются популярностью у гейм-сообщества. Здесь следует отметить, 
что именем Александра Михайловича назван также тяжёлый танк (IS-5D Heavy 
Tesla Tank «Aleksandr Vasilevsky») в настольной стратегии «Dust Tactics» с мас-
штабными фигурками техники из альтернативной истории 1947 года.

Особо стоит отметить современную икону с изображением Александра 
Михайлович. Подробнее о ней сказано в главе «Три вой ны маршала Василев-

1 Цит. по: Вишневская Е. «Гордость берёт»: портрет маршала Василевского украсил фасад 
дома в Костроме / Елизавета Вишневская. 22 марта 2023. — URL: https://kostroma.today/city/
gordost- beret-portret- marshala-vasilevskogo- ukrasil-fasad-doma-v-kostrome (дата обращения: 
09.05.2024).

[63] Образ в игре 
«Strategic Mind: 
Spectre of Commu-
nism» (2020)

[62] Образ в иг ре 
«World Conque ror 4» 
(2017)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



138

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ского». Здесь отметим только осо-
бенности самого произведения: Но-
вихина Людмила Васильевна (род. 
1952). Икона «Кёнигсбергское 
чудо» (2020). Дерево, краски. Раз-
мер 90х60 [64, 65].

На обороте иконы размещён 
довольно пространный текст с её 
подробным описанием на при-
креплённом листе, который скрыт 
от глаз зрителя. Приведём его 

в оригинальной редакции, но с некоторыми сокращениями:
«Сия икона посвящена Явлению Божией Матери на праздник «Благове-

щения» 7 апреля 1945 года на Крестным ходом с «казанской» иконой Божией 
Матери, направляющимся на передовую после молебна во время штурма го-
рода Кенигсберг. Молебен, Крестный ход и Явление Богородицы происходили 
в районе форта № 4 <…> Сия икона написана в 2020 году в память о чудесной 
помощи Божией матери и к 75-летию Победы нашей страны над фашистами 
в Великой Отечественной вой не. В композицию включены образы Архангелов 
<…> В Крестном ходе изображены участники Великой Отечественной вой-
ны: архимандрит Кирилл (Павлов) † 2017 г., архимандрит Наум (Байбородин) 
† 2017 г. — старцы Троице- Сергиевой Лавры. В верхней части иконы изобра-
жены военачальники, реально принимавшие участие в штурме Кенигсберга. 
Слева: Маршал Советского Союза Василевский А. М. (командующий 3-м Бело-
русским фронтом <…> Сия икона написана с 2015 по 2020 год по благослове-
нию старца Троице- Сергиевой Лавры — архимандрита Наума (Байбородина)».

Поскольку сам «Кёнигсбергское чудо» до сих пор не имеет оценки со сто-
роны профессионального исторического сообщества, так и официального 
церковного признания, то пока следует воздержаться от комментариев отно-
сительно самого события. Ограничимся оценкой иконы только как художе-
ственного произведения.

Образ написан с большим уважением к православному иконописному 
канону под контролем одного из опытных духовников России — отца Наума 

[64-65] Новихина Л.В. Икона «Кёниг-
сбергское чудо» (2020)



139

(†2017). Следует отметить, что иконописец понимает символическое присут-
ствие в крестном ходе указанных духовных лиц. Святые лики и образы других 
прописаны с высочайшей скрупулёзностью. Ландшафт, здания всех фортов, 
а также военная техника, обмундирование и амуниция подробно прорисованы 
после обстоятельного знакомства с фактурой. Людмила Васильевна пояснила 
автору статьи, что кропотливо работала не только в мастерской, но и совершила 
научную поездку в Калининград, где изучала местную натуру. Произведение 
Л. В. Новихиной является великолепным образцом современной миниатюрной 
живописи с соблюдением всех иконописных канонов.

В связи с тем, что у Л. В. Новихиной не осталось снимков собственных ра-
бот в высоком разрешении, то автору пришлось лично добраться до авторского 
списка, который хранится в подмосковном Хотьковском монастыре и сделать 
более детальные снимки, включая образ маршала Василевского, который и пу-
бликуется в настоящей статье.

Здесь также представляется уместным упомянуть об уникальном спо-
собе увековечить память маршала А. М. Василевского, хотя речь не идёт 
о  каком-либо изображении. Дело в том, что одному из личных предметов мар-
шала был присвоен статус реликвии. Увеличительное стекло (лупа), с которым 
Василевский работал над картами и текстами, вставлена в киот главной ико-
ны небесного покровителя Главного оперативного управления Генерального 
штаба Вооружённых сил Российской Федерации — святого пророка, Предтечи 
и Крестителя Иоанна.

[80] Реликвия: Икона святого Иоанна Крестителя – покровителя ГОУ Генерального штаба 
ВС РФ, в киот которой встроено увеличительное стекло (лупа) маршала А.М. Василевского 
(2021)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



140

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

«Почему Крести-
тель Иоанн? — поясняет 
начальник оперативно-
го управления Генштаба 
С. Ф. Рудской, — Навер-
ное, здесь определяю-
щим является то, что сам 
его жизненный путь —
это пример для всех ве-
рующих. Его склад ума, 
его деятельность — об-
разец жития. Ещё нема-
ловажно то, что он стоял 
у истоков, он крести-
тель, тот человек, кото-
рый указал направление 
развития в будущем» 1.

Данный образ освящён в Главном храме Вооружённых сил России 25 фев-
раля 2021 году. Икона представляет собой образ традиционного письма, по-
мещённый в пространный киот, который выполнен в стилистике Храма Воору-
жённых сил. Святой Иоанн Креститель изображён, держащим свиток (символ 
проповеди) и крест (выполнен из металла). На створках киота находятся фигу-
ры архангелов и преподобных Сергия Радонежского и Серафима Саровского. 
В нижней части киота под стеклом размещена реликвия полководца с над-
писью: «Личная вещь Маршала Советского Союза Александра Михайловича 
Василевского 1945 г.» [80].

1 Пинчук А. ГОУ Генштаба обрело небесного защитника // Красная звезда : Газета Вооружён-
ных сил Российской Федерации. 2021. 25 февраля. С. 3.

[66] Памятник 
в Калинингра-
де. Скульптор 
С.Дронов, 
архитекто-
ры П.Горбач, 
В.Мазурик, 
И.Василевский 
(1995)



141

Памятники. Среди оригинальных и удачных памятников А. М. Василев-
скому следует упомянуть каменный монумент в Калининграде, созданный 
в 1995 году и установленный в 2000 году [66]. Гранитная скульптура изобра-
жает сидящего полководца, размышляющего над планом штурма Кёнигсберга. 
Авторы памятника: скульптор С. П. Дронов и архитекторы П. М. Горбач, В. Г. Ма-
зурик и И. А. Василевский (сын А. М. Василевского). Важно, что сын маршала 
Игорь приезжал к нему в то время на фронт и мог запомнить отца именно та-
ким. Видно, что в распоряжении художников находились неизвестные ранее 
фотографии маршала, в связи с чем образ Василевского получил очевидную 
авторскую трактовку.

Также весьма интересен памятник в Хабаровске (2016) [67], где Василев-
ский изображён с обнажённой саблей. Автор — один из ведущих скульпторов 
России, народный художник, член-корреспондент Российской Академии худо-
жеств Салават Щербаков. Монумент имеет в основе фотоматериалы с парада 
Победы в Москве в 1945 году.

Лучшим памятником полководцу можно считать монумент у Генерального 
штаба в Москве (2021) [68]. Фото — Станислав Красильников. Авторы проек-
та — скульптор Студии военных художников имени Грекова Алексей Чебаненко 
и архитектор Андрей Белый. Полководец работает с картой своей легендарной 
Маньчжурской операции. Зелёная лампа на столе с картой загорается в вечер-
нее время. Скульптура занимает около четырёх метров в высоту. Создателям 
удалось сделать авторскую работу, творчески переработав имеющийся массив 
фотоматериалов.

Из нереализованных проектов следует упомянуть варианты памятника в го-
роде Иваново, разработанные Студией военных художников имени М. Б. Грекова 
в 2021 году. Три варианта памятника [69, 70, 71] изображают Александра Ми-
хайловича в шинели, которую он редко надевал. В основном по фронту он пере-

[67] Памятник в Хабаровске. 
Автор: С.Щербаков (2016)

[68] Памятник в Москве. Автор: скульптор 
А.Чебаненко, архитектор А.Белый (2021)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



142

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

мещался в синем комбинезоне и в простой фуражке. 
Вероятно, что «сталинградский» портрет художника 
Е. Д. Мальцева [24] вдохновил скульпторов при разра-
ботке этих проектов. Четвёртый проект [72] — аллю-
зия на пеший проход полководца по Красной площади 
на параде Победы в 1945 году.

Всего памятников маршалу Василевскому бо-
лее двух десятков. Посчитать их довольно сложно, 
так как в некоторых музеях и учреждениях стоят его 
бюсты. В целом известные бюстовые изображения 
полководца довольно стандартны. Упомянем только 
о двух таких памятниках.

Первый бюст — прижизненный памятник Васи-
левскому в Кинешме (1949) [73]. Скульптор — Евге-
ний Викторович Вучетич (1908–1974).

В 1960-х Александр Михайлович рассказал зем-
лякам, как местные партийные органы пытались 
пригласить маршала на открытие памятника, слали 
телеграммы. Василевский доложил Верховному. Сталин прочитал, прошёлся 
по кабинету и сказал: «Я не знал, товарищ Василевский, что вы человек често-
любивый. Прежде вы не давали повода так думать. Ну что ж, если вам не хватает 
дел на новом, теперь уже министерском, посту, поезжайте в свою Кинешму, по-
любуйтесь собою — в бронзе» 1. Земляки в ответ рассказали, что в день открытия 
памятника, несмотря на дождь, все пришли, так как очень ждали «оригинал».

С этим бюстом связана ещё любопытная история. Во время своего путе-
шествия инкогнито на пароходе по Волге в 1956 году Александр Михайлович 

1 См.: Белов П. Ф. Тернии и звезды: Повествование о Василевских. Иваново: Талка, 1997. С. 83.

[69-72] Макеты памятни-
ка для г. Иваново. Студия 
военных художников имени 
М.Б. Грекова (2021)

[71]

[69] [72] [70]



143

с группой туристов оказался у этого изва-
яния. Одна женщина из гостей, взглянув 
на бронзового полководца, воскликнула: 
«Как живой!» На что Александр Михайлович 
спросил: «И что же, вы и теперь узнали бы 
его при встрече?» Дама невозмутимо, глядя 
в прямо глаза Василевского, сказала: «Конеч-
но!» Василевский, его родные и охрана улыб-
чиво переглянулись. Александр Михайлович 
махнул в сторону речного вокзала: «Возвра-
щаемся!» 1.

Второй бюст, о котором следует расска-
зать, установлен в Костроме на Аллее Геро-
ев (2017) [74]. При торжественно открытии 
памятника было зачитано письмо сына мар-
шала архитектора Игоря Александровича 
Василевского, где имеются такие строки: 
«На протяжении всей своей жизни отец 
с любовью вспоминал Кострому, свою малую 
родину, стремился туда вернуться. Летом 
1951 года он осуществил свою мечту»2. Па-

1 Там же. С. 86.
2 Цит. по: Кулагина Л., Терпигорев Д. В Костроме установили памятник Маршалу Алек-

сандру Василевскому / Любовь Кулагина, Дмитрий Терпигорев : репортаж костромской 
областной телерадиокомпании «Русь». 11 декабря 2017. — URL: https://web.archive.org/
web/20180115094606/http://rus-kostroma.ru/index.php?newsid=23807 (дата обращения: 
01.02.2025).

[73] Бюст в Кинешме. Скульптор 
Е. Вучетич (1949)

[74] Бюст 
в Костроме. 
Скульптор 
К.Коробцов, 
архитектор 
А.Фомин (2017)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



144

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

мятник выполнен скульптором Константином Коробцовым, который рассказал 
о своей работе в следующих словах: «В нём есть те черты, которых нет в дру-
гих памятниках. Несмотря на то, что это классические пропорции, я ориенти-
ровался на советскую стилистику. И в то же время, это современная манера 
лепки. По сути, [бюст] современный, но сохранен классический образ маршала- 
гиганта» 1. Помогал скульптору архитектор Андрей Фомин. Монумент занял 
самое почётное место в череде бюстов костромичей, которые стали крупными 
военными деятелями. Если посмотреть на бюст в профиль, то взору открыва-
ется отличный вид на Богоявленский собор Костромского кремля, где будущий 
полководец прошёл степень церковного посвящения во чтеца в 1914 году.

Мемориальные доски, посвященные маршалу А. М. Василевскому, не от-
личаются большой ценностью как предметы искусства, поэтому упомянем толь-
ко памятные доски, имеющие культурную значимость по причине указанной 
на них информации.

Первая доска установлена в Ипатьевском монастыре города Костромы 
и гласит, что маршал «окончил полный курс Костромской семинарии в 1914 
год». В связи с тем, что в тот момент ещё велись работы по поиску семинарского 
диплома полководца, год выпуска был указан ошибочно (правильно — 1915). 
Памятный знак освятил Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл 
во время Первосвятительского визита в Кострому 19 июля 2015 года [75]. Затем 
на торжественном приёме он сказал: «Если мы хотим иметь Россию сильной, 
независимой, мы должны постараться воспитать новое поколение нашей моло-
дежи в соответствующей системе ценностей, и тогда у нас появятся новые ге-
рои, такие как маршал Советского Союза Александр Михайлович Василевский» 2.

1 Там же.
2 Ферапонт (Кашин), митр. [Обращение к читателю] // Андрианов Г. В., Белов А. М. Александр 

Михайлович Василевский: от семинариста до маршала. Кострома: Костромская духовная се-
минария, 2019. С. 3.

[75] Мемориальная 
доска в костром-
ском Ипатьевском 
монастыре (2015)



145

П о д р о б н е е  с к а ж е м 
о второй доске. В 2022 году 
ректор Костромской духов-
ной семинарии предложил 
установить в Костромском 
кремле памятную доску 
об этом событии. Доска была 
изготовлена и установлена 
через год в нижнем (воин-
ском) храме Богоявленского 
собора Костромского крем-
ля. Воинский храм имеет два 
яруса. Верхний ярус — это 
просторная галерея по пе-
риметру собора, где распо-
ложен музей военного духо-
венства. Нижний ярус — это 
базовый уровень здания, где 
находятся алтарь, иконостас 
и мемориальные доски.

Доска размещена в Во-
инском храме при Богоявленском соборе Кост ромского кремля [76]. Надпись 
гласит: «Здесь 23 ноя бря/6 декабря 1914 года в день памяти св. блгв. вл. кн. 
Александра Нев ского состоялось посвящение в стихарь (хиротесия во чтеца) 
выпускника Костромской духовной семинарии Александра Васильевского, бу-
дущего маршала СССР А. М. Василевского».

Во время своего очередного визита на Костромскую землю 24 сентября 
2023 года Патриарх Кирилл осмотрел эту доску, прочитал памятную надпись 
и сказал: «Вот они какие — наши маршалы! И ведь только сейчас открываются 
данные, что Василевский был посвящен в стихарь. Именно в таких святых ме-
стах давалась верная закваска нашим великим полководцам. Наверняка, он мо-
лился в тяжёлые времена». Сейчас здесь проводят экскурсии для костромичей 
и гостей города. Школьники и студенты знакомятся с судьбой своих земляков- 
героев. Несомненно, что для молодого поколения костромичей будет всегда 
памятным значение главного костромского храма в жизненном пути маршала 
А. М. Василевского.

Уникальным вариантом мемориальных досок являются выполненные 
в металле цитаты маршала, расположенные у Главного Храма Вооружённых 
Сил в Кубинке (Московская область): 1) «Советская стратегия была реали-
стической, основывалась на глубоком и правильном понимании политической 
обстановки и общих условий ведения вооружённой борьбы» [77]; 2) «Говорить, 
что полководца на поле сражений вытеснил инженер с вычислительной маши-
ной, неправомерно. В ходе и исходе вооружённой борьбы играют большую роль 
одарённые и волевые военачальники» [78], «Огромное военно- политическое 
и стратегическое значение Крыма объясняет ожесточённый характер борь-

[76] Мемориальная доска в Воинском храме Богояв-
ленского кафедрального собора Костромского кремля 
(2023)

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



146

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

бы за него на протяжении 
почти всей Великой Отече-
ственной вой ны» [79]. Фото 
цитат — Ю. Можейко. Слова 
полководца заимствованы 
из послесловия к его мему-
арам «Дело всей жизни» 1. 
Эти цитаты, оформленные 
особым образом, напоми-
нают античные лапидарные 
надписи, которые увекове-
чивали мудрые изречения.

И т о г и .  Н е с м о т р я 
на большую известность 
маршала Александра Ми-
хайловича Василевского 
в стране и его высокий ав-
торитет во всех слоях обще-
ства, портреты полководца 
малоизвестны широкому 
кругу знатоков искусства. 
Данное обстоятельство мож-
но объяснить действующей 
конъюк турой в советском 
реализме и в искусстве но-
вой России.

До 1953 года в СССР 
господствовал культ лич-
ности Сталина и отдельные 
портреты советских лидеров 
в самых разных областях 
выполнялись, как правило, 
по государственному заказу. 
Затем художники обрели больше свободы, но у маршала Василевского не сло-
жились рабочие отношения с новым руководителем Советского государства Ни-
китой Хрущёвым. За отказ присоединиться к критике культа личности Сталина 
маршал довольно быстро попал в опалу и постепенно лишился всех значимых 
постов. Придворные творцы не торопились изображать Александра Михайло-
вича на своих полотнах и ваять соответствующие скульптуры.

Вместе с тем следует отметить, что для создания картин, скульптур и дру-
гих произведений искусства творцам приходилось работать с постановочными 
парадными фотопортретами Александра Михайловича. Его семейные и фронто-
вые фотографии довольно долго оставались недоступными для широкого кру-
га художников. Первый большой фотоальбом, посвящённый маршалу, вышел 

1 Василевский А. М. Дело всей жизни. М.: Политиздат, 1973. С. 538, 339.

[77-79] Лапидарные надписи (цитаты) на площади 
перед Главным храмом Вооружённых сил РФ (2020)

[77]

[78]

[79]



147

на закате советской эпохи в 1991 году 1. Поэтому в советский период и до 2000-х 
годов редко встречаются оригинальные по стилю портреты Василевского, в ко-
торых проявляется творческая интуиция художника. Кроме того, с 1970-х годов 
в государстве началось возвышение фигуры Георгия Константиновича Жукова 
как «Маршала Победы». Это весьма заметно по кинокартинам о Великой Оте-
чественной вой не. Харизматичный полководец окончательно заменил фигуру 
Сталина как военный лидер. Александру Михайловичу режиссёрами отводились 
эпизодические роли. Данный тренд перешёл в искусство новой России и про-
должался до недавнего времени.

В ряду практически одинаковых образов следует указать портреты с несо-
мненно авторскими решениями: запоминающийся «шофёрский» портрет ра-
боты В. Н. Яковлева (1944); отмеченную Климентом Ворошиловым картину бу-
дущего классика соцреализма В. В. Пименова (1949); серьёзную скульптурную 
работу Б. В. Едунова (1952); суровый портрет кисти Е. Д. Мальцева для музея 
Сталинградской битвы (1983), прекрасные памятники в Калиниграде (2000) 
и в Москве (2021), а также наиболее удачное киновоплощение образа Василев-
ского в актёрских работах артиста Е. Д. Буренкóва. Иконографический образ 
маршала оригинален в силу молитвенной позы полководца, обращённой к Бого-
родице. Все эти разные произведения объединяет то, что в них перед зрителем 
возникает большая личность, а не величественный монумент. Кроме того, авто-
ры данных произведений не стали повторять известные фотографии, а смогли 
передать своё видение личности полководца.

После 2015 года (70-летия Победы и 120-летия со дня рождения А. М. Васи-
левского) наблюдается целый ряд проектов по созданию памятников маршалу 
Василевскому. Некоторые из них находят своё воплощение в камне и металле. 
Знаковым моментом в увековечивании памяти Василевского в произведениях 
искусства видится установление прекрасного памятника у здания Генерального 
штаба в Москве в 2021 году. Его ценность в том, что здесь мы видим не только 
стратега, но и человека. Авторам несомненно помогло знакомство со ставшим 
доступным массивом непостановочных (нативных) фотографий Александра 
Михайловича. Как представляется, скульпторам получилось сказать своё слово, 
теперь очередь за портретистами.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. — Москва : Из-

дательство Московской Патриархии, 2022. — 1376 с.
2. А. М. Василевский: Фотоальбом о выдающемся сов. полководце Маршале Со-

ветского Союза А. М. Василевском / Сост. И. В. Ставицкий. М.: Планета, 1991. — 199 c.
3. Белов П. Ф. Тернии и звезды: Повествование о Василевских. Иваново: Талка, 

1997. — 300 с.
4. Василевский А. М. Дело всей жизни. М.: Политиздат, 1973. — 540 с.
5. Ватлин, Александр Юрьевич. История ВКП(б) в портретах и карикатурах ее 

вождей : [альбом] / А. Ю. Ватлин, Л. Н. Малашенко; Федеральное архивное агентство, 
1 А. М. Василевский: Фотоальбом о выдающемся сов. полководце Маршале Советского Союза 

А. М. Василевском / Сост. И. В. Ставицкий. М.: Планета, 1991. — 199 c.

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



148

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Российский государственный архив социально- политической истории. — М.: РОССПЭН, 
2012. — 142 с.

6. Вишневская Е. «Гордость берёт»: портрет маршала Василевского украсил фа-
сад дома в Костроме / Елизавета Вишневская. 22 марта 2023. — URL: https://kostroma.
today/city/gordost- beret-portret- marshala-vasilevskogo- ukrasil-fasad-doma-v-kostrome (дата 
обращения: 01.02.2025).

7. Впервые на выставке ко дню Победы будет экспонироваться масштабное 
полотно… — Сообщение пресс- центра на официальном сайте Чувашского госу-
дарственного художественного музея. 07 мая 2015. — URL: https://artmuseum.ru/
presscenter/novosti/2015/05/07/Vpherhvye_na_vystavke_koh_dhnj_Phohbedhy_buhdhet_
eksphohnirhohvatьsj_mhhasstabnohe_phohlohtnoh 07.05.2015 (дата обращения: 01.02.2025).

8. Год Победы (интервью А. М. Василевского корреспонденту газеты «Комсо-
мольская правда» Б. Пилипенко [в марте 1977 года]) // Маршал Василевский : Москва 
в жизни и судьбе полководца. М: Изд-во Гл. арх. упр. г. Москвы, 2008. — С. 494–498.

9. Кравченко К. Образ И. В. Сталина в советском изобразительном искусстве. М.-
Л.: Искусство, 1939. — 159 с.

10. Кулагина Л., Терпигорев Д. В Костроме установили памятник Маршалу Алек-
сандру Василевскому / Любовь Кулагина, Дмитрий Терпигорев : репортаж костромской 
областной телерадиокомпании «Русь». 11 декабря 2017. — URL: https://web.archive.org/
web/20180115094606/http://rus-kostroma.ru/index.php?newsid=23807 (дата обраще-
ния: 01.02.2025).

11. Нащекина Н. Валерий Пименов. История одной любви // Проза.ру: сайт 
для публикации авторских прозаических произведений. 24 октября 2022. — URL: 
https://proza.ru/2022/10/24/1454 (дата обращения: 01.02.2025).

12. Никонов В. А. 24 мая 1945 года. За русский народ! / В. А. Никонов 
// Го рячее лето 1945: просветительский интернет- проект Вячеслава Никонова. — URL: 
https://summer1945.russkiymir.ru/gl4501 (дата обращения: 01.02.2025).

13. Песков В. Командная точка (из беседы писателя В. М. Пескова с А. М. Васи-
левским [1975 г.]) // Маршал Василевский : Москва в жизни и судьбе полководца. М: 
Изд-во Гл. арх. упр. г. Москвы, 2008 — С. 482–494 (13).

14. Пинчук А. ГОУ Генштаба обрело небесного защитника // Красная звезда : 
Газета Вооружённых сил Российской Федерации. 2021. 25 февраля. С. 3.

15. Плампер Я. Алхимия власти. Культ Сталина в изобразительном искусстве / Пер. 
с англ. Н. Эдельмана. М.: НЛО, 2010. — 496 с.

16. Приказ Министра обороны РФ «Об учреждении медали Министерства обо-
роны Российской Федерации "Маршал Советского Союза А. М. Василевский"» № 780 
от 30.11.2016 // Гарант : информационно- правовой портал. — URL: https://www.garant.
ru/products/ipo/prime/doc/406696041 gl4501 (дата обращения: 01.02.2025).

17. Ферапонт (Кашин), митр. [Обращение к читателю] // Андрианов Г. В., Бе-
лов А. М. Александр Михайлович Василевский: от семинариста до маршала. Кострома: 
Костромская духовная семинария, 2019. — 72 с.

REFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashhennogo Pisaniya Vetxogo i Novogo Zaveta. — Moskva: Iz-

datel`stvo Moskovskoj Patriarxii, 2022. — 1376 s. (In Russian).
2. A. M. Vasilevskĳ: Fotoal`bom o vy`dayushhemsya sov. polkovodce Marshale Sovets-

kogo Soyuza A. M. Vasilevskom / Sost. I. V. Sta-viczkĳ. M.: Planeta, 1991. — 199 c. (In Russian).
3. Belov P. F. Ternii i zvezdy`: Povestvovanie o Vasilevskix. Ivano-vo: Talka, 1997. — 

300 s. (In Russian).
4. Vasilevskĳ A. M. Delo vsej zhizni. M.: Politizdat, 1973. — 540 s. (In Russian).



149

5. Vatlin, Aleksandr Yur`evich. Istoriya VKP(b) v portretax i kari-katurax ee vozh-
dej: [al`bom] / A. Yu. Vatlin, L. N. Malashenko; Fe-deral`noe arxivnoe agentstvo, Rossĳskĳ 
gosudarstvenny`j arxiv social`no-politicheskoj istorii. — M.: ROSSPE`N, 2012. — 142 s. 
(In Russian).

6. Vishnevskaya E. «Gordost` beryot»: portret marshala Vasilevskogo ukrasil fasad 
doma v Kostrome / Elizaveta Vishnevskaya. 22 marta 2023. — URL: https://kostroma.to-
day/city/gordost- beret-portret- marshala-vasilevskogo- ukrasil-fasad-doma-v-kostrome (data 
obrashhe-niya: 01.02.2025). (In Russian).

7. Vpervy`e na vy`stavke ko dnyu Pobedy` budet e`ksponirovat`sya mas-shtabnoe 
polotno… — Soobshhenie press- centra na oficial`nom sajte Chuvashskogo gosudarstvennogo 
xudozhestvennogo muzeya. 07 maya 2015. — URL: https://artmuseum.ru/presscenter/
novosti/2015/05/07/Vpherhvye_na_vystavke_koh_dhnj_Phohbedhy_buhdhet_eksphohnir-
hohvat`sj_mhhasstabnohe_phohlohtnoh 07.05.2015 (data obrashheniya: 01.02.2025). 
(In Russian).

8. God Pobedy` (interv`yu A. M. Vasilevskogo korrespondentu gazety` «Komso-
mol`skaya pravda» B. Pilipenko [v marte 1977 goda]) // Mar-shal Vasilevskĳ: Moskva v zhizni 
i sud`be polkovodcza. M: Izd-vo Gl. arx. upr. g. Moskvy`, 2008. — S. 494–498. (In Russian).

9. Kravchenko K. Obraz I. V. Stalina v sovetskom izobrazitel`nom is-kusstve. M.-L.: 
Iskusstvo, 1939. — 159 s. (In Russian).

10. Kulagina L., Terpigorev D. V Kostrome ustanovili pamyatnik Mar-shalu Alek-
sandru Vasilevskomu / Lyubov` Kulagina, Dmitrĳ Ter-pigorev: reportazh kostromskoj 
oblastnoj teleradiokompanii «Rus`». 11 dekabrya 2017. — URL: https://web.archive.org/
web/20180115094606/http://rus-kostroma.ru/index.php?newsid=23807 (data obrash-
heniya: 01.02.2025). (In Russian).

12. Nashhekina N. Valerĳ Pimenov. Istoriya odnoj lyubvi // Pro-za.ru: sajt dlya pub-
likacii avtorskix prozaicheskix proizvedenĳ. 24 oktyabrya 2022. — URL: https://proza.
ru/2022/10/24/1454 (data ob-rashheniya: 01.02.2025). (In Russian).

13. Nikonov V.A. 24 maya 1945 goda. Za russkĳ narod! / V. A. Ni-konov // Goryachee 
leto 1945: prosvetitel`skĳ internet- proekt Vyache- slava Nikonova. — URL: https://sum-
mer1945.russkiymir.ru/gl4501 (data obrashheniya: 01.02.2025). (In Russian).

13. Peskov V. Komandnaya tochka (iz besedy` pisatelya V. M. Peskova s A. M. Vasilevskim 
[1975 g.]) // Marshal Vasilevskĳ: Moskva v zhiz-ni i sud`be polkovodcza. M: Izd-vo Gl. arx. 
upr. g. Moskvy`, 2008 — S. 482–494. (In Russian).

14. Pinchuk A. GOU Genshtaba obrelo nebesnogo zashhitnika // Krasnaya zvezda: 
Gazeta Vooruzhyonny`x sil Rossĳskoj Federacii. 2021. 25 fevralya. S.3. (In Russian).

15. Plamper Ya. Alximiya vlasti. Kul`t Stalina v izobrazitel`-nom iskusstve / Per. s angl. 
N. E`del`mana. M.: NLO, 2010. — 496 s. (In Russian).

16. Prikaz Ministra oborony` RF «Ob uchrezhdenii medali Mini-sterstva oborony` 
Rossĳskoj Federacii "Marshal Sovetskogo Soyu-za A. M. Vasilevskĳ"» № 780 ot 30.11.2016 
// Garant: informaci-onno-pravovoj portal. — URL: https://www.garant.ru/products/ipo/
prime/doc/406696041 gl4501 (data obrashheniya: 01.02.2025). (In Russian).

17. Ferapont (Kashin), mitr. [Obrashhenie k chitatelyu] // Andria-nov G. V., Be-
lov A. M. Aleksandr Mixajlovich Vasilevskĳ: ot semi-narista do marshala. Kostroma: Kos-
tromskaya duxovnaya seminariya, 2019. — 72 s. (In Russian).

Статья поступила в редакцию 11.12.2024; одобрена после рецензирования 
13.01.2025; принята к публикации 5.02.2025.

The article was submitted 11.12.2024; approved after reviewing 13.01.2024; ac-
cepted for publication 5.02.2025.

Андрианов Г. В.  От фотопортрета до иконы. Образ маршала А. М. Василевского в отечественном...



150
© Сазонов Д. И., 2025.

Научная статья
УДК 281.93(092):26
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–150–158
EDN: TENRNR

ОЦЕНКА 
ЭККЛЕЗИОЛОГИЧЕСКИХ 

УБЕЖДЕНИЙ ПАТРИАРХА АЛЕКСИЯ I. 
ВОПЛОЩЕНИЕ ИХ В 1945–1948 ГОДЫ

Дмитрий Иванович Сазонов,
Костромская епархия, 

Кострома, Россия
sazonow63.12@ gmail.com

Аннотация. На основании источников следует, 
что экклезиологическое восприятие Патриарха Алек-
сия I характеризуется верностью традициям един-
ства и соборности Церкви при понимании реалий 
жизни в атеистическом государстве. В послевоенное 
время, при совпадении интересов государства и Церкви, 
Патриарх предлагал ряд международных проектов, ко-
торые возвышали авторитет Русской Церкви как лиде-
ра, объединяющего Православные Церкви, и давали воз-
можность налаживать церковную жизнь внутри страны, 
что позволяет сделать вывод о соответствии единства его 
взглядов и служения.

Ключевые слова: Патриарх, Церковь, государство, дог-
мат, Cобор, гонения, верующие

Для цитирования: Сазонов Д. И., прот. Оценка эк-
клезиологических убеждений Патриарха Алексия I. Во-
площение их в 1945–1948 годы. // Ипатьевский вестник. 
2025. № 2. С. 150–158. https://doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–2–150–158

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 150–158
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 150–158 

Протоиерей 
Дмитрий Сазонов, 
кандидат богословия, 
доцент, настоятель 
Пантелеимоновско-
Елисаветинской церкви 
г. Костромы
/
Archpriest Dmitry Ivanovich 
Sazonov
candidate of theology
Rector of the Panteleimon-
Elizabeth Church in 
Kostroma



151

Сазонов Д. И. Оценка экклезиологических убеждений Патриарха Алексия I. Воплощение их в 1945–1948 годы

CHURCH HISTORICAL STUDIES
Scientific article

AN ASSESSMENT OF THE ECCLESIOLOGICAL BELIEFS 
OF PATRIARCH ALEXY I. 

THEIR INCARNATION IN 1945–1948
Dmitry I. Sazonov,

Kostroma diocese, Kostroma, Russia
sazonow63.12@gmail.com

Abstract. Based on the sources, it follows that Patriarch Alexy's ecclesiological perception 
is characterized by fidelity to the church traditions of unity and conciliarity of the Church, 
while understanding the realities of life in an atheistic state. In the post-war period, with the 
interests of the state and the Church coinciding, he proposed a number of international pro-
jects that raised the authority of the Russian Church as a leader uniting Orthodox Churches 
and made it possible to establish church life in the country. It allows us to conclude that the 
unity of his ideas and ministry is consistent.

Keywords: Patriarch, Church, state, dogma, council, persecution, believers
For citation: Sazonov D. I., archpriest. An assessment of the ecclesiological beliefs of Pa-

triarch Alexy I. Their incarnation in 1945–1948. // Ipatievsky vestnik. 2025. № 2. Р. 150–158 
(In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–150–158

Н
А ПОМЕСТНОМ Соборе Русской Церкви 2 февраля 1945 года Патриархом 
Московским и всея Руси был избран митрополит Ленинградский Алексий 

(Симанский). При рассмотрении и анализе его деятельности, а также при из-
учении его эпистолярного и проповеднического наследия следует признать, 
что экклезиологическое сознание Патриарха Алексия твердо базировалось 
на догмате IV Вселенского Собора, провозглашавшего равность двух природ 
во Христе — божественной и человеческой, и не претерпело изменений на про-
тяжении всей его жизни. Именно в понимании догмата о соработничестве 
Бога и человека можно точнее понять взгляды и саму деятельность Патриарха 
как главы Русской Церкви. Понять выбранный им курс жизни Церкви в атеисти-
ческом государстве. Сам Патриарх поясняет, что халкидонский догмат о двух 
природах во Христе «представляет для нас незыблемое основание богочелове-
ческой жизни. Средоточием оной является Церковь Христова как видимый союз 
Бога с человеками, как Царство Божие на земле» 1. Именно с позиций догмата 
богочеловеческого соработничества Патриарх направлял курс Церкви, призы-
вал духовенство и верующих бороться против религиозного обмирщения, на-
ряду с чем указывал, что евангельское благовестие должно помочь христианину 
правильно воспринимать вызовы времени и давать на них правильный ответ. 

1 Алексий, Патриарх Московский и всея Руси. Слова, речи, послания, обращения статьи (1948–
1954). М.: Издание Московской Патриархии, 1954. Т.II. С. 158.



152

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

В условиях государственного атеизма он предлагал воспользоваться формулой 
«христианского реализма» — воплощать заветы Христа в секулярном мире, 
используя при этом современные формы проповеди 1. Именно в силу своего 
убеждения надмирной природы Церкви он, обращаясь к председателю Совета 
народных комиссаров, Генеральному секретарю ЦК ВКП(б) И. В. Сталину в 28-ю 
годовщину Советского государства, называл его «великим вождем народов на-
ших», приведшим страну к победе, и с «любовью приветствуя его», призывал 
благословение Божие на «мирный и созидательный труд народов СССР». Свое 
обращение Сталину в столь восторженных выражениях он делал несмотря 
на инициированные им репрессии против Церкви и ее священнослужителей, 
причем ясно осознавая, что кардинально политика большевиков к религии 
не изменилась 2.

Деятельность Патриарха Алексия, возглавлявшего в течение 25 лет Рус-
скую Церковь, характеризуется величием его личности. О нем как о человеке 
больших духовных дарований вспоминал его бывший иподиакон, митрополит 
Питирим (Нечаев), характеризуя Патриарха как человека большого духовного 
содержания и высоты, которые выделяли его среди современных ему право-
славных иерархов 3. Следует отметить, что во время своего управления Русской 
Церковью в связи со сменой государственного курса в отношении к Церкви 
Патриарх Алексий много раз оказывался перед различным ситуативным вы-
бором, который требовал не только глубоких богословских познаний, но так же 
таких качеств, как сила веры, чуткость, интуиция, владение инструментарием 
тонкой дипломатии.

Время и ситуация требовали поиска новых путей, анализа и переоценки 
уже возникших форм и моделей церковного управления. Широкий диапазон 
деятельности Патриарха был наполнен пастырским служением, интенсивны-
ми международными и межцерковными контактами, восстановлением разру-
шенных в 1930–1940-е годы церковных структур, работе с кадрами. Понимая 
убеждения Патриарха, высоту его личности, следует также четко понимать, 
что в его обращениях к И. Сталину, к председателю Совета по делам РПЦ Г. Кар-
пову не было ни тени пресмыкательства перед властью. Обращения Патриарха 
не были продиктованы велением времени или боязнью репрессий. Испыта-
ние ссылкой и пребыванием в блокадном Ленинграде, которые он выдержал 
достойно, не сломили его. Наглядно духовная величина Патриарха, его вер-
ность своему призванию видны из его выступлений в защиту Церкви и паствы 
как в 1940-е, так и в 1960-е годы «хрущевских гонений против Церкви. Опубли-
кованная переписка с Г. Карповым также показывает позицию Патриарха, в ко-
торой твердо выражено глубокое понимание им международной и церковной 
обстановки, определены приоритеты интересов Русской Православной Церкви 

1 Речь Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия на официальном приеме в честь 
Генерального Секретаря Всемирного Совета Церквей д-ра Юджина Карсона Блейка (Троице- 
Сергиева лавра, 29 марта 1967года)// Журнал Московской Патриархии. 1967. № 5. С. 9.

2 Телеграмма Святейшего Патриарха Алексия И. В. Сталину 5.11.1945 // Журнал Московской 
Патриархии. 1945. №11. С.3.

3 Александрова Т. Л., Суздальцева Т. В. Русь уходящая. Рассказы митрополита Питирима. СПб, 
2007. С.136.



153

внутри страны. Наглядно видна взвешенная и продуманная позиция Патриарха, 
например, в рекомендациях Совету по делам РПЦ по поводу процесса воссоеди-
нения украинских греко- католиков с Православной Церковью. Патриарх ука-
зывает на весь спектр особенностей предлагаемого воссоединения (съездами, 
приходами) как форму действительного свободного единения в Церкви, не вы-
зывающего двусмысленности. Он просит Совет в данной ситуации отменить 
навязываемую властями соборную форму как пререкаемую, могущую показать 
в дальнейшем, как сам навязанный характер воссоединения, так и давление, 
идущее от гражданской власти 1 . К сожалению, власть не прислушалась к дово-
дам Патриарха. Принятая Советом концепция дала повод для дискредитации 
воссоединения в 1946 году и основание в 1990-е годы восстановить структуры 
УГКЦ.

Среди инициатив, выдвигаемых Патриархом в послевоенное время, в русле 
нового церковного курса государства следует отметить ряд международных 
проектов, в которых он предлагал авторитет страны- победительницы над фа-
шизмом подкрепить образом церковного объединения возрожденной славы 
Отечества как возрожденной имперскости России. Победой церковной дипло-
матии во главе с Патриархом в 1946–1948 годы можно назвать выход Русской 
Православной Церкви на уровень международного сотрудничества, завоевание 
высокого авторитета среди Православных Церквей и неправославных религи-
озных объединений. В частности, в 1946 году в советском руководстве было 
принято решение поддержать инициативу Русской Православной Церкви 
по объединению всех Православных Церквей в мире, а также, объединение 
вокруг нее епархий Русской Церкви в Америке, Финляндии и Европе. Учитывая 
желание государственной власти к возвышению роли СССР в мировой полити-
ке, 13 января 1947 года Патриарх обращается к Г. Карпову с мыслью созыва Все-
православного Совещания, которое могло бы перерасти во Всеправославный 
Собор в Москве, как в объединительном центре Православного мира (царства). 
В той же парадигме к категориям вселенского масштаба и к извечной геополи-
тической формуле «Москва — Третий Рим» следует отнести просьбы Патриарха 
о «Русском Афоне», о восстановлении русского присутствия в Европе, Америке, 
на Балканах и Ближнем Востоке, в Японии. В них говорится, что Советский 
Союз проводит политику «защиты традиционных интересов Родины» 2. Патри-
арх, как и сменовеховцы, готов принять Советский Союз как форму имперской 
России, справедливо считая, что преемственность «русской идеи», «Православ-
ного царства» не подвержены изменениями времени и всегда будут востребо-
ваны людьми, желающими развития своему Отечеству.

По ряду причин, в первую очередь политических, Вселенский Всепра-
вославный Собор в Москве не состоялся. С 8 по18 августа 1948 года в Москве 
прошло Всеправославное Совещание по случаю празднования 500-летия авто-

1 Алексий I – Г.Г. Карпову 7 декабря 1945 г. Письма Патриарха Алексия I в Совет по делам Рус-
ской православной церкви при Совете народных комиссаров - Совете министров СССР. Том 
1. 1945–1953 гг. под ред. Н. А. Кривовой; отв. сост. Ю. Г. Орлова; сост. О. В. Лавинская, К. Г. 
Ляшенко. М.: Российская политическая энциклопедия (РОССПЭН), 2009. С. 92-93.

2 ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп.1. Д. 21. Л. 85-86.

Сазонов Д. И. Оценка экклезиологических убеждений Патриарха Алексия I. Воплощение их в 1945–1948 годы



154

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

кефалии Русской Православной Церкви. В 1948 году международная обстанов-
ка изменилась — период холодной вой ны, противостояние систем набирали 
обороты, что сказалось непосредственным образом на отношениях государ-
ства к Церкви. В данной ситуации интересы Церкви и интересы государства 
расходились. Они по-прежнему были в разных плоскостях. Основу единства 
автокефальных Православных Церквей, как и основу единства всех христиан, 
Патриарх Алексий видел, в первую очередь, в верности Божественному Откро-
вению и подлинной христианской свободе духа, которая полагается в свиде-
тельстве Истины подтвержденным опытом неразделенной Церкви и раскрыва-
емой соборным сознанием. Но видение Патриарха, как следует из переписки 
с Г. Карповым, не совпадало с желанием руководства государства использовать 
религиозный инструментарий для решения своих задач по созданию «второго 
Ватикана»1.

Выход Русской Церкви на мировую арену, заявка на ее на лидерство в ми-
ровом экуменическом движении была также задумана и подана Патриархом 
в его обращениях к Г. Карпову. Патриарх видел возможность посредством 
создания «Всемирной Ассамблеи Мира», а также религиозного объединения 
на площадках ООН воплотить давнюю мечту Православной России и собрать 
Православные Церкви в братском единстве, а также всех христиан в единую 
Православную семью, возглавляемую Русской Церковью2. Следует отметить, 
что вопреки мнению некоторых историков и уже определившемуся в истори-
ографии стереотипу инициатива о созыве Всеправославного Совещания — Со-
бора принадлежала не столько государственной власти, сколько Патриарху 
Алексию, для чего достаточно посмотреть его переписку с Г. Карповым. В ней 
ясно становится видно, что директивы по предлагаемым международным про-
ектам исходят не столько от Карпова, сколько идут от Патриарха 3. Карпов же, 
в свою очередь, уже по докладе своем в Совете министров отписывал Патриарху 
рамки возможных действий, указывая на заинтересованность в них правитель-
ства4. Такая постановка вопроса говорит об искреннем желании Патриарха 
воплотить идею объединения Православных Церквей в Москве.

Впоследствии концепцию Патриарха Алексия по утверждению Русской 
Церкви как объединительной силы подтвердит его преемник, Патриарх Пимен, 
который в своей речи на общественной встрече Всемирного Совета Церквей 
17 сентября 1973 года заявлял, что вопросы христианского единения, а так же 

1 Речь Святейшего Патриарха Алексия на приеме, устроенном в его честь Генеральным Секре-
тарем Всемирного Совета Церквей в Женеве 24 сентября 1964 года // Журнал Московской 
Патриархии. 1964. №11. С. 7-8.

2 Государственный архив Российской Федерации (ГАРФ). Ф. Р-6991. Оп.1. Д. 80. Л. 133-134; Ф. 
Р-6991. Оп.1. Д.142. Л. 181-185.

3 Алексий I – Г.Г. Карпову. 12 января 1947 г. Письма Патриарха Алексия I в Совет по делам Рус-
ской православной церкви при Совете народных комиссаров — Совете министров СССР. 1945-
1970 гг. В 2-х томах. Т. I. 1945-1953 гг. / Под ред. Н.А. Кривовой; отв. сост. Ю.Г. Орлова; сост. 
О.В. Лавинская, К.Г. Ляшенко. М.: Изд-во «РОССПЭН», 2009. С. 223.

4 Алексий I – Г.Г. Карпову. 23 января 1946 г. Письма Патриарха Алексия I в Совет по делам Рус-
ской православной церкви при Совете народных комиссаров — Совете министров СССР. 1945-
1970 гг. В 2-х томах. Т. I. 1945-1953 гг. / Под ред. Н.А. Кривовой; отв. сост. Ю.Г. Орлова; сост. 
О.В. Лавинская, К.Г. Ляшенко. М.: Изд-во «РОССПЭН», 2009. С. 116-121



155

вопросы, связанные с отношением Церкви к нехристианам и неверующим, 
ставились и намечались к разрешению в России задолго до их возникнове-
ния на площадках экуменического движения на Западе 1. Актуальность пред-
ложений Патриарха Алексия подтвердится через много лет. Идеи справедли-
вости, мира и целостности творения появятся на повестке дня в 1990-е годы. 
Их предложат ученые, философы, богословы, общественные деятели. Среди 
них назовем, например, такого немецкого ученого, как д-р Карл Фридрих Фон 
Вайцзеккер. Его работа «Время не ждет» посвящена идее созыва в 1990-м году 
Всехристианской ассамблеи мира. Такой призыв ученых в 1990-м подтверждает 
правильность и актуальность предложений Патриарха Алексия, высказанных 
в 1946 году2. Укажем также, что в 1971 году, участвуя в работе Экклезиологиче-
ской группы Конференции Европейских Церквей, проходившей в Шотландии, 
ее Генеральный секретарь д-р Г. Вильямс в своем докладе заявил, что «вопросы 
экклезиологии и межцерковного диалога не могут быть решены должным обра-
зом без активного участия представителей Православия, особенно Московского 
Патриархата» 3. Он подчеркнул, что «в диалоге христианства с миром важно 
теперь не столько подчеркивать вероисповедную истину […], сколько опреде-
лять и находить правду в мире, в жизни человека и общества для деятельности 
в соответствии с правдой»4. Другими словами, д-р Вильямс призывал к христи-
анскому реализму, дабы видеть «секулярную» правду, справедливость и мир 
в свете христианского понимания, что вполне соответствовало убеждениям 
Патриарха Алексия в его представлениях о христианском реализме.

Пользуясь предоставленными возможностями государственного курса 
в контексте объединения всех русских епархий, оказавшихся после революции 
за границей, и возрастания Русской Церкви как соборной объединительной 
силы, Патриарх обращается к советским властям с просьбой о возвращении 
на Родину священников- эмигрантов, монахинь Леснинского монастыря и дру-
гих монастырей, оказавшихся в эмиграции 5. Такое обращение Патриарха еще 
раз доказывает его приверженность идее объединительной силы Русской Церк-
ви, предоставленной ей ситуацией и временем. Из переписки Патриарха в Со-
вет по делам РПЦ видно, что международные проекты, привлечение Русской 
Православной Церкви к дипломатической деятельности, рост ее авторитета 
во всем мире помогали решению внутренних задач по возвращению Церкви 
храмов и монастырей, возвращению репрессированных священнослужителей 
к своей деятельности, умножению количества духовных учебных заведений. 
Патриарх Алексий, пользуясь возможностями, неоднократно защищал духо-
венство от произвола местных чиновников и уполномоченных Совета по де-
лам РПЦ. Приведем цифры, свидетельствующие о плодотворной деятельности 

1 Пимен, Патриарх Московский и всея Руси. Слова, речи, послания, обращения (1957-1977). М., 
1977. С.312.

2  Время не ждет! // Журнал Московской Патриархии. 1989. № 1. С 46.
3 Заболотский Н. А. Правда, справедливость и мир в Европе // Журнал Московской Патриар-

хии. 1972. №5. С.61.
4 Там же.
5 ГАРФ. Ф.Р-6991. Оп.1. Д.129. Л. 264-267.

Сазонов Д. И. Оценка экклезиологических убеждений Патриарха Алексия I. Воплощение их в 1945–1948 годы



156

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Патриарха по восстановлению церковных структур в 1945–1918 годах. Увели-
чение количества храмов только за год с 1947 по 1948 составило цифру 526 
единиц (с 13803 до 14329). Количество священнослужителей на 3 477 человек 
(с 9627 до 13 104). В Академиях (2) и Семинариях (8) обучалось 562 человека 1. 
К 800-летнему юбилею Москвы в 1947 году были возвращены мощи святителя 
Алексия Московского, Виленских мучеников, в Троице- Сергиеву лавру для по-
клонения верующих вернулись мощи преподобного Сергия Радонежского.

Одним из таких проектов Патриарха по привязке международного и вну-
треннего контентов следует назвать проект возрождения духовного образо-
вания. Настойчивым призывом звучат его ходатайства в Совет по делам РПЦ 
по восстановлению духовных школ, дальновидно считая образование не только 
«рассадником для кадров нашей Церкви, но и центром научно- богословской 
мысли Вселенского Православия» 2. В этом контексте достаточно указать, 
что Патриарх Грузинский Илия II получил духовное образование в Московских 
духовных школах. Следует также отметить, что многие иерархи славянских 
и восточных Церквей получили образование в восстановленных духовных 
академиях. Патриарх Алексий мыслил Лавру преподобного Сергия как ком-
плексный духовный центр Русской Православной Церкви: академические и мо-
настырские помещения как научно- богословскую базу и как площадку для про-
изводства предметов, предназначенных для богослужебных целей3.

Просьбами о решении задач с восстановлением Московской духовной 
академии и семинарии в Троице- Сергиевой лавре решался вопрос о возвраще-
нии не только исторического центра Русского Православия, но и центра всего 
Православного мира. Мысли Патриарха подтверждены всем ходом дальнейших 
событий. В Лавре преподобного Сергия, постепенная передача Церкви которой 
проходила с 1946 по 1956 гг., проходили все последующие Поместные и Архие-
рейские Соборы Русской Православной Церкви, международные экуменические 
конференции. В Лавру преподобного Сергия приезжали главы правительств 
государств Запада и Востока, духовные лидеры Православия и мира.

В заключение кратного обзора богословских взглядов и церковного служе-
ния Патриарха Алексия следует признать, что главным итогом его деятельности 
в 1945–1948 годы было то, что проложенный им церковный курс на присущую 
ей всегда патриотическую деятельность и верность догматам был продолжен 
его преемником Патриархом Пименом, который, как и Патриарх Алексий, во-
площал в жизнь соборную экклезиологию, руководствуясь халкидонским дог-
матом в рамках христианского реализма.

Таким образом, деятельность Патриараха Алексия I вполне соответствует 
истине, что Бог в тяжелые для Церкви времена выбирает для управления ею 
людей мудрых и мужественных, людей, без которых, последующие в 1960-е 
годы гонения трудно было бы перенести. Своей верой и верностью Богу Пат-
риарх подал пример стойкости и несгибаемости малодушным и сомневающим-

1 Российский центр хранения и изучения документов новейшей истории (РЦХИ ДНИ). Ф.17. 
Оп.132. Д. 7. Л.2-28;  Д. 109.Л.70.

2 ГАРФ. Ф.Р-6991. Оп. 2. Д. 38. Л. 14-16.
3 ГАРФ. Ф. Р-6991ю, Оп.1. Д. 30. Л.80-81.



157

ся, пример мудрой дипломатии и дальновидного терпения. Он смог в тяжелые 
для Церкви времена поднять ее авторитет, собрать и объединить многих лю-
дей для созидательного соборного труда, выбрать верный курс в отношениях 
с государственным аппаратом, воспитать кадры, преданные Церкви и своему 
Отечеству, которому не переставал искренне служить верой и правдой на про-
тяжении всей своей жизни.

В завещании, в котором Патриарх передает паству в ведение Бога, желая 
ей мира и благоденствия, слышится его вера в единство небесной и земной 
Церкви, которую он, как пастырь, не оставит без своей молитвы 1.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Александрова Т. Л., Суздальцева Т. В. Русь уходящая. Рассказы митрополита 

Питирима. СПб, 2007.
2. Алексий I – Г. Г. Карпову 7 декабря 1945 г. Письма патриарха Алексия I в Со-

вет по делам Русской православной церкви при Совете народных комиссаров — Совете 
министров СССР. Том 1. 1945–1953 гг. под ред. Н. А. Кривовой; отв. сост. Ю. Г. Орлова; 
сост. О. В. Лавинская, К. Г. Ляшенко. — М.: Российская политическая энциклопедия 
(РОССПЭН), 2009.

3. Алексий, Патриарх Московский и всея Руси. Слова, речи, послания, обращения 
статьи (1948–1954). М.: Издание Московской Патриархии, 1954. Т.II.

4. Время не ждет! //Журнал Московской Патриархии. 1989. № 1. С 46–48.
5. Государственный архив Российской Федерации (далее — ГАРФ) Ф. Р-6991. Оп.1. 

Д. 21.
6. ГАРФ. Ф. Р-6991-ю. Оп.1. Д. 30.
7. ГАРФ. Ф. Р-6991. Оп.1. Д. 80; Ф. Р-6991. Оп.1. Д.142.
8. ГАРФ. Ф.Р-6991. Оп.1. Д.129.
9. ГАРФ. Ф.Р-6991. Оп. 2. Д. 38.
10. Заболотский Н. А. Правда, справедливость и мир в Европе// Журнал Москов-

ской Патриархии. 1972. № 5. С. 61.
11. Пимен, Патриарх Московский и всея Руси. Слова, речи, послания, обращения 

(1957–1977). М., 1977.
12. Пострадавшие за Христа на Радонежской земле в годы гонений и репрессий 

ХХ века. Синодик с краткими биографическими справками [в 2 т.] / Сост. иером. Паф-
нутий (Фокин). Сергиев Посад: СТСЛ, 2021. Т. 1.

13. Речь Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия на официаль-
ном приеме в честь Генерального Секретаря Всемирного Совета Церквей д-ра Юджина 
Карсона Блейка (Троице- Сергиева Лавра, 29 марта 1967 года)// Журнал Московской 
Патриархии, 1967. № 5. С. 8–10.

14.   Речь Святейшего Патриарха Алексия на приеме, устроенном в его честь Ге-
неральным Секретарем Всемирного Совета Церквей в Женеве 24 сентября 1964 года 
// Журнал Московской Патриархии. 1964. № 11. С. 7–8.

15. Российский центр хранения и изучения документов новейшей истории (РЦХИ 
ДНИ). Ф.17. Оп.132. Д. 7; Д. 109.

16. Телеграмма Святейшего Патриарха Алексия И. В. Сталину 5.11.1945 // Журнал 
Московской Патриархии. 1945. № 11. С. 3

1 Пострадавшие за Христа на Радонежской земле в годы гонений и репрессий ХХ века. Синодик 
с краткими биографическими справками [в 2 т.] / Сост. иером. Пафнутий (Фокин). Сергиев 
Посад: СТСЛ, 2021. Т. 1. C. 11–14.

Сазонов Д. И. Оценка экклезиологических убеждений Патриарха Алексия I. Воплощение их в 1945–1948 годы



158

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

REFERENCES
1. Aleksandrova T. L., Suzdal`ceva T. V. Rus` uxodyashhaya. Rasskazy` mitropolita 

Pitirima. SPb, 2007. (In Russian).
2. Aleksĳ I – G. G. Karpovu 7 dekabrya 1945 g. Pis`ma patriarxa Aleksiya I v Sovet po 

delam Russkoj pravoslavnoj cerkvi pri Sovete narodny`x komissarov — Sovete ministrov SSSR. 
Tom 1. 1945–1953 gg. pod red. N. A. Krivovoj; otv. sost. Yu. G. Orlova; sost. O. V. Lavinskaya, 
K. G. Lyashenko. — M.: Rossĳskaya politicheskaya e`nciklopediya (ROSSPE`N), 2009. (In Rus-
sian).

3. Aleksĳ, Patriarx Moskovskĳ i vseya Rusi. Slova, rechi, poslaniya, obrashheniya 
stat`i(1948–1954). M.: Izdanie Moskovskoj Patriarxii, 1954. T.II. (In Russian).

4. Vremya ne zhdet! //Zhurnal Moskovskoj Patriarxii. 1989. № 1. S 46–48. (In Rus-
sian).

5. Gosudarstvenny`j arxiv Rossĳskoj Federacii (dalee — GARF) F. R-6991. Op.1.D. 21. 
(In Russian).

6. GARF. F. R-6991-yu. Op.1. D. 30. (In Russian).
7. GARF. F. R-6991. Op.1. D. 80; F. R-6991. Op.1. D.142. (In Russian).
8. GARF. F.R-6991. Op.1. D.129. (In Russian).
9. GARF. F.R-6991. Op. 2. D. 38. (In Russian).
10. Zabolotskĳ N. A. Pravda, spravedlivost` i mir v Evrope// Zhurnal Moskovskoj Patri-

arxii. 1972. № 5. S.61. (In Russian).
11. Pimen, Patriarx Moskovskĳ i vseya Rusi. Slova, rechi, poslaniya, obrashheniya 

(1957–1977). M., 1977. (In Russian).
12. Postradavshie za Xrista na Radonezhskoj zemle v gody` gonenĳ i repressĳ XX veka. 

Sinodik s kratkimi biograficheskimi spravkami [v 2 t.] / Sost. ierom. Pafnutĳ (Fokin). Sergiev 
Posad: STSL, 2021. T. 1. (In Russian).

13. Rech` Svyatejshego Patriarxa Moskovskogo i vseya Rusi Aleksiya na oficial`nom 
prieme v chest` General`nogo Sekretarya Vsemirnogo Soveta Cerkvej d-ra Yudzhina Karsona 
Blejka (Troice- Sergieva Lavra, 29 marta 1967 goda)// Zhurnal Moskovskoj Patriarxii, 1967. 
№ 5. S. 8–10. (In Russian).

14. Rech` Svyatejshego Patriarxa Aleksiya na prieme, ustroennom v ego chest` 
General`ny`m Sekretarem Vsemirnogo Soveta Cerkvej v Zheneve 24 sentyabrya 1964 goda 
// Zhurnal Moskovskoj Patriarxii. 1964. № 11. S. 7–8. (In Russian).

15. Rossĳskĳ centr xraneniya i izucheniya dokumentov novejshej istorii (RCzXI DNI). 
F.17. Op.132. D. 7; D. 109. (In Russian).

16. Telegramma Svyatejshego Patriarxa Aleksiya I. V. Stalinu 5.11.1945 // Zhurnal 
Moskovskoj Patriarxii. 1945. № 11. S.3 (In Russian).

Ст атья поступила в редакцию 14.12.2024; одобрена после рецензирования: 
21.02.2025; принята к публикации 13.03.2025.

The article was submitted 14.12.2024; approved after reviewing: 21.02.2025; 
accepted for publication 13.03.2023.



159
© Ветелина Л. Г., 2025.

Научная статья
УДК 257(09)(Р584)
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–159–177
EDN: LBTBLA

ПРАВОСЛАВНОЕ ДУХОВНОЕ ОБРАЗОВАНИЕ 
В ТУРКЕСТАНЕ: ИСТОРИЯ И СОВРЕМЕННОСТЬ

Лариса Германовна Ветелина,
Центр подготовки церковных специалистов 

Костромской епархии, Кострома, Россия,
loragerman@rambler.ru

ORCID: 0009–0004–4806–2064

Аннотация. Обращение к данной теме продиктова-
но закономерным интересом к историческим реалиям 
в вопросах православной и светской систем образования 
в Среднеазиатских Республиках ближнего зарубежья, по-
скольку на сегодняшний они входят в состав политиче-
ского объединения Содружества Независимых Государств, 
активно поддерживая культурные связи с РФ, и на этих 
территориях существует Русская Православная Церковь, 
по-прежнему решающая задачи воспитания православных 
людей в духе любви к Богу, Церкви и государству с его цен-
ностями в новых исторических условиях нашего времени. 
В статье рассматривается история становления православ-
ного образования в Туркестанском крае, множественные 
факторы, влияющие на процесс организации и развитии 
православного школьного образования. Особое внимание 
сконцентрировано на тех трудностях, которые препятство-
вали развитию процесса образования в Туркестане. И про-
блемах, возникающих в деле образования православно-
го — в сравнении с светским образованием.

Ключевые слова: православие, духовное образование, 
Русская Православная Церковь, Россия, Туркестан

Для цитирования: Ветелина Л. Г. Православное духовное образование в Тур-
кестане: история и современность // Ипатьевский вестник. 2025. № 2. С. 159–177. 
https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–159–177

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 159–177
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 159–177 

Ветелина 
Лариса Германовна,
кандидат филологиче-
ских наук, преподаватель 
Центра подготовки 
церковных специалистов 
Костромской епархии
/
Vetelina 
Larisa Germanovna,
PhD of Philology, lecturer 
at the Kostroma Diocese 
Training Center for Church 
Specialists



160

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

CHURCH HISTORICAL STUDIES
Scientific article

ORTHODOX THEOLOGICAL EDUCATION 
IN TURKESTAN: HISTORY AND MODERNITY

Larisa Germanovna Vetelina
Kostroma Diocese Training Center for Church Specialists, Kostroma, Russia,

loragerman@rambler.ru
ORCID: 0009–0004–4806–2064

Abstract. The appeal to this topic is dictated by a natural interest in historical realities 
regarding the Orthodox and secular education systems in the Central Asian Republics of 
the near abroad, since today they are part of the political association of the Commonwealth 
of Independent States, actively maintaining cultural ties with the Russian Federation. The 
Russian Orthodox Church exists in these territories, still solving the tasks of educating 
Orthodox people in the spirit of love for God, the Church and the state with its values in the 
new historical conditions of our time. The article examines the history of the formation of 
Orthodox education in the Turkestan region, as well as multiple factors influencing the pro-
cess of organizing and developing Orthodox school education. Special attention is focused 
on the difficulties that hindered the development of the education process in Turkestan and 
the problems that arise in the matter of Orthodox education — in comparison with secular 
education.

Keywords: orthodoxy, spiritual education, Russian Orthodox Church, Russia, Turkestan
For citation: Vetelina L. G. Orthodox theological education in Turkestan: history 

and modernity // Ipatievsky Vestnik. 2025. № 2. P. 159–177 (In Russian). https:// doi.
org/10.24412/2309–5164–2025–2–159–177

П
РОБЛЕМЫ православного духовного образования волновали государствен-
ных деятелей, педагогов, духовенство на протяжении различных периодов 

в истории Российского государства, поскольку воспитание детей, молодого по-
коления как опоры государства и членов Церкви всегда стояло на первом месте. 
Многочисленные реформы духовного и светского образования на протяжении 
ХVIII–XXI веков красноречиво свидетельствуют о тех вопросах и проблемах, 
которые стремились разрешить государственные структуры и общественные 
деятели, представители Православной Церкви, в первую очередь. Обращение 
к данной теме продиктовано закономерным интересом к историческим реа-
лиям в вопросах православной и светской систем образования в Среднеазиат-
ских Республиках ближнего зарубежья, поскольку на сегодняшний они входят 
в состав политического объединения Содружества Независимых Государств, 
активно поддерживая культурные связи с РФ, и на этих территориях существует 
Русская Православная Церковь, по-прежнему решающая задачи воспитания 
православных людей в духе любви к Богу, Церкви и государству с его ценностя-
ми в новых исторических условиях нашего времени. Если история духовного 



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

161

образования в Российской империи исследована достаточно широко 1, то исто-
рия православного духовного образования в Среднеазиатских республиках 
привлекла пристальное внимание исследователей лишь в конце ХХ века, рас-
сматривающих особенности становления и развития православного духовного 
образования в новых географических и политических условиях. В этом ряду 
следует назвать работы Бартеневой И. Ю 2., Флыгина Ю.С 3., Мазуренко Е.А 4., 
Оз митель Е.Е 5., Литвинова П.П 6. и др. В Прошлом столетии эта тема частично 
рассмотрена в книге Бендрикова К.Е 7., однако основное внимание исследо-
вателя привлекла история становления и развития школы светской, русско- 
туземной и мусульманской. И время исследований, представленных в данной 
книге, наложило свой идеологический отпечаток на ее содержание, в силу чего 
о православных школах упоминается вскользь, с оттенком явного неприятия.

В настоящей статье предпринята попытка систематизировать материал 
публикаций последних десятилетий и выявить причины, препятствующие 
успешному развитию православного образования в странах Средней Азии, 
вошедших в состав Российской империи. Несмотря на явную необходимость 
духовного воспитания и окормления соотечественников, оказавшихся в силу 
различных причин, на новых освоенных территориях, создание православных 
духовных школ испытывало ряд затруднений и подчас не находило должной 
поддержки на государственном уровне. Исторически картина становления си-
стемы образования на туркестанских землях складывалась далеко не в пользу 
православной духовной школе, которая в своем развитии по ряду причин явно 
проигрывала школе светской.

С добровольным присоединением Казахских и Киргизских земель и за-
воеванием стран Средней Азии сложилось образование, получившее вначале 

1 См.: Цыпин В. прот. История Русской Церкви. 1917–1997. М., 1997; Мраморнов А. И. Духовная 
семинария в России начала ХХ века: кризис и возможности его преодоления (на Саратовских 
материалах). — Саратов: научная книга, 2007; Знаменский П. В. Духовные школы в России 
до реформы 1808 года. СПб., 2001; Карташев А. В. История русской Церкви. М.,2004; Джурин-
ский А. Н. История педагогики и образования. Учебник для бакалавров. М., Юрайт, 2024; Ге-
ранина Г. А. История религиозного образования (ХIХвек). Учебное пособие. Владимир: Изд.
ВлГУ, 2000; Михащенко А. Л. Духовное образование в Российской империи: учеб. пособие. 
Курган: Кург. гос. ун-т, 2005. и мн.др.

2 Бартенева И. Ю. Православие в Кыргызстане (вторая половина ХIХ – начало XX) / Альманах 
современной науки и образования. Тамбов. Грамота. 2010. № 7(38). С. 10–17.

3 Флыгин Ю. С. Образовательные учреждения Русской Православной Церкви в Туркестане // 
История и историография развития образования в Узбекистане. Коллективная монография 
Института истории Академии наук Узбекистана. Т. 2. Ташкент, 2017. С. 131–144; Флыгин Ю. С. 
Деятельность Русской Церкви на ниве просвещения в Туркестанском крае // Христианство 
на Ближнем Востоке. 2022. Т. 6. № 2. С. 112–133 и др.

4 Мазуренко Е. А. Эволюция русского православия в условиях Средней Азии. Дисс… канд. фи-
лософ. наук. Ташкент, 1990.

5 Озмитель Е. Е. История православия в Киргызстане. ХIХ–ХХ. Автореферат дис. …канд. истор. 
наук. Бишкек, 2003. — 23 с.

6 Литвинов П. П. Государственно- религиозные и этноконфессиональные отношения в Турке-
стане (1865–1917): по архивным материалам: автореф. дис. …д- ра истор. наук. — М.,1998. 
С. 27–28.

7 Бендриков К. Е. Очерки по истории народного образования в Туркестане. М., 1960. — 512 с.



162

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

название Туркестанская область — после взятия Ташкента в 1865 г., соответ-
ственно, с центром в Ташкенте, — а спустя 2 года — Туркестанское генерал- 
губернаторство (1867 г.), переименованное с 1886 г. в Туркестанский край. 
Само название Туркестан в переводе с персидского ترکستان , Torkestân означает 
«Земля тюрков». Туркестанское генерал- губернаторство изначально включало 
в себя две области — Сырдарьинскую, с центром в Ташкенте, где находилась 
резиденция генерал- губернатора, и Семиреченскую, с центром в городе Вер-
ном (Алма- Аты). К концу 1890-х гг. Туркестанское генерал- губернаторство до-
полнилось Ферганской областью, созданной из земель Кокандского ханства, 
Самаркандской областью, образованной на базе Зеравшанского округа, а также 
Закаспийской областью.

Процесс завоевания Средней Азии сопровождался естественным процес-
сом расселения русского населения на ее территории. Процесс переселения 
из России в Туркестанский край начался задолго до окончания завоевания Тур-
кестана, сопровождаясь постепенным увеличением в регионе европейского, 
преимущественно православного населения. «За более чем 60-летнюю историю 
переселенческого движения в Туркестан прибыло около 70 тыс. человек, в том 
числе в Семиреченскую область — 40, Сыр- Дарьинскую –27, Ферганскую —
около 4 тысяч. Переселенческое движение заставило власти Туркестанского 
генерал- губернаторства (создано 11 июля 1867 г.) решать вопросы расселения, 
обеспечения землей, а также удовлетворения культурных запросов переселен-
цев» 1.

Первые школы возникали при местах службы русских военных либо эко-
номических и культурных центрах русского населения. Первая русская школа 
для мальчиков возникла еще в 1852 году в станице Сергиопольской, где находи-
лось поселение казаков, осевших здесь в 1831 г. В Семиречье до 1867 года было 
14 казацких поселений Сибирского вой ска в 8 пунктах. «К лету 1867 г. на тер-
ритории Семиречья (вдоль «Сибирской линии»), главным образом северной 
его части, уже было открыто около десятка русских школ» 2. «На «Сырдарьин-
ской линии» по указанию оренбургского епископа Антония (Радонежского) 
с 1860 года были открыты в Казалинске и Перовске церковно- приходские шко-
лы, в которых учительствовали священники этих фортов» 3. Первая русская на-
чальная школа (смешанная для мальчиков и девочек) была открыта в 1867 году, 
а в 1870 г. — церковно- приходская школа в Чиназе — благодаря инициативе 
и усердию приезжего на службу в этом поселении священника Н. Высоцкого. 
Так постепенно начинает складываться система учебных учреждений по двум 
направлениям: школы церковно- приходские и светские. В создании светских 
учебных заведений была заинтересована местная администрация, ориенти-
рующаяся на учебные проекты, циркуляры и интересы Российского государ-
ства. В создании школ церковно- приходских, соответственно, — православное 

1 История Киргизской ССР. В 5 т. — Фрунзе: Кыргызстан, 1986. Т. 2. С. 106–108.
2 Бендриков Е. К. Очерки по истории народного образования в Туркестане Очерки по истории 

народного образования в Туркестане (1865–1924). М.: Изд. Академии педагогических наук 
РСФСР, 1960. С. 61.

3 Там же.



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

163

священство, возглавляемое Священным Синодом. Подчас цели и задачи этих 
структур не всегда совпадали, в силу чего создание православных учебных 
учреждений явно отставало от сети светских образовательных учреждений. 
И поставлены они были явно не в равные условия. Обе стороны столкнулись 
с рядом трудностей, которые приходилось преодолевать. Если в Российской 
империи к этому времени уже сложилась система образования светского и ду-
ховного, то в Туркестане ей еще только предстояло пройти свой сложный путь 
с учетом местных национальных, религиозных, политических и экономических 
факторов. Система образования светского и духовного Российской империи 
включала трехступенчатое обучение; высшее, среднее, начальное.

Светское образование:
Университет — срок обучения 7 лет
При университетах — педагогические институт, медицинский институт, 

ученые общества
Классическая гимназия — срок обучения 7 лет; реальная гимназия — 7 лет
Прогимназия — срок обучения 4 года
Домашнее образование

Духовное образование:
Духовная Академия — срок обучения 4 года
Духовная семинария срок обучения — 6 лет, при ней — начальная школа
Духовные училища — срок обучения 4 года (для первоначального образо-

вания и подготовки к служению в православной церкви)
Церковно- приходские школы — одноклассные с двухлетним и двухкласс-

ные с четырёхлетним курсом обучения
При церковноприходских школах по мере надобности и их возможностей 

с разрешения епархиального архиерея открывались:
а) дополнительные классы по предметам, преподаваемым в однокласс-

ных и двухклассных школах;
б) воскресные школы для лиц, не имеющих возможности обучаться еже-

дневно;
в) проводились ежедневные уроки для взрослых;
г) образовывались особые ремесленные отделения и рукодельные классы.

Перед администрацией, возглавляющей управление Туркестаном и пред-
ставляющим законодательную систему Российской империи, прежде всего, 
стояли задачи поддержания порядка во вверенных ей регионах, поддержание 
мирных отношений с местным населением, проведение политики царского 
правительства. Основная цель — интеграция новых регионов Российской импе-
рии в ее законодательную, политическую, экономическую и культурную жизнь. 
Духовенство основную цель видело в духовном окормлении и просвещении 
православного населения, приобщении его к духовной и культурной жизни 
метрополии, что было крайне важно в условиях удаления от жизни Россий-
ской империи. «Переселенческое движение заставило власти Туркестанского 
генерал- губернаторства (создано 11 июля 1867 г.) решать вопросы расселе-



164

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ния, обеспечения землей, а также удовлетворения культурных запросов пере-
селенцев. Поэтому царская администрация приступила к организации свет-
ского школьного образования в Туркестане» 1, — отмечает Л. Ю. Марченко. 
Для реализации первой цели — т. е. духовно- культурного просвещения соот-
ечественников — необходимо было создавать образовательные учреждения. 
Для реализации второй цели — выработать определенные программы по вовле-
чению туземного населения в жизнь Российской империи и приобщению его 
к ее ценностям. Надо сказать, что эта задача занимала подчас местные власти 
на уровне губернаторства куда более значимо, чем для решения насущных за-
дач православного образования. Власти на местах подошли к вопросу духовного 
освоения Туркестана очень деликатно: не вмешиваясь в систему мусульман-
ского духовного правления на местах. Первый генерал- губернатор Констан-
тин Петрович фон Кауфман был противником миссионерской деятельности 
РПЦ на территории Туркестана в силу сложнейшей политической ситуации 
и ничтожно малого в процентном отношении русского населения и выступал 
за реализацию культурно- просветительской программы с целью интеграции 
местного населения в жизнь Российской империи. В деле просвещения ему при-
надлежит заслуга создания «Плана устройства учебной части и народного обра-
зования в Туркестанском крае» (1873), где, в частности, говорилось: «Развитие 
народного образования в крае должно состояться в направлении русских ин-
тересов, которые заключаются в развитии экономической стороны населения, 
его гражданственности и солидарности, его слиянии с основами русской госу-
дарственной жизни. Но при этом религиозные убеждения инородцев должны 
остаться вне всякого прямого посягательства со стороны школы, — она отнюдь 
не должна иметь конфессионального направления» 2. А также учреждения 4 гим-
назий, открытие 60 школ, публичной библиотеки и др. начинания. Кауфман 
был сторонником создания школ с русско- туземным контингентом обучающих-
ся, полагая, что это сблизит русское и местное население, и эти школы активно 
открывались и поддерживались администрацией. Пытался привлечь к работе 
в системе образования Туркестанского края Н. И. Ильминского, с его педагоги-
ческим опытом обучения татарского и казахского населений, который отправил 
в Туркестан несколько своих учеников, среди которых оказался и выпускник 
Казанской духовной академии Н. П. Остроумов. В январе 1876 г. в Туркестан-
ском крае было образовано Управление учебными заведениями в ведомстве 
Министерства Народного Просвещения. В разное время появляются школы 
начальные (куда включаются школы для сельского населения — для просто-
людинов и детей зажиточных слоев населения, сельскохозяйственные школы, 
русско- туземные училища, школы земские и частные и т. д.); средние учебные 
заведения (гимназии и неполные средние школы — прогимназии, реальные 
училища). В 1879 году в Ташкенте открылась Туркестанская учительская семи-

1 Л.Ю.Марченко. Русские и русско- туземные школы в Кыргызстане во II половине XIX- начале 
ХХ века // Вестник КРСУ. 2005. Том 5. № 7. С. 48.

2 ЦАУ УзССР. Ф.1 Д.1 за 1875. Цитата приводится по изд.: Бендриков К. Е. Очерки по истории 
народного образования в Туркестане (1865–1924). М.: Изд. Академии педагогических наук 
РСФСР, 1960. С. 63.



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

165

нария с интернатом, целью которой была подготовка учительских кадров, кото-
рых явно недоставало. Так постепенно складывается система светских учебных 
учреждений по образцу системы в митрополии.

Создание сети духовных школ связано с церковными приходами, которые 
возникали в местах проживания русского и украинского населений. Деятель-
ность русских православных приходов в Туркестане начинается с 40-х годов 
XIX столетия с приходом русских переселенцев, изначально — сибирских 
казаков. Первый храм был построен в станице Копальской (ныне город Ко-
пал) в 1850 году. В 1871 году был учрежден приход и основан храм при таш-
кентском госпитале 1. Приходы восточных районов Туркестанского генерал- 
губернаторства (Семиреченская область) поначалу подчинялись Томской 
епархии, а западных (Сырдарьинская область) — Оренбургской. В 1871 г. в свя-
зи с необходимостью управления обширным Туркестанским краем Император-
ским указом было утверждено решение Св. Синода о создании Ташкентской 
и Туркестанской епархии, которая стала функционировать со следующего года. 
Здесь  опять-таки проявилась воля генерал- губернатора Кауфмана, не пожелав-
шего видеть рядом духовную власть и задвинувшего новую кафедру буквально 
на задворки: на окраину Туркестанского края в г. Верный (который был пере-
именован из укрепления в 1867 г.). Ключевая фраза Кауфмана «Я не потерплю 
в Ташкенте ни архиерея, ни жандармов» сразу все расставила по своим местам, 
на долгие десятилетия осложнив управление духовными делами Ташкентской 
и Туркестанской епархии. Только в 1916 г. незадолго до Февральских событий 
она добилась разрешения перевода в Ташкент.

«По мере увеличения христианского населения в Средней Азии созидались 
новые храмы, при которых открывались начальные школы и библиотеки. Так, 
помимо своей основной миссии, храмы становились и очагами просвещения 
и культуры. Роль церковных образовательных учреждений в Туркестане была 
особо важной потому, что они, как правило, открывались в наиболее отдалён-
ных населённых пунктах, в которых ещё не скоро были бы открыты государ-
ственные учебные заведения» 2. На протяжении более сорока лет история право-
славного образования Туркестанского края развивалась неоднозначно — в силу 
различных географических, политических и экономических условий, в которых 
оказывались те или иные приходы. В 1882 г. В Семиречье открылась первая 
сельская церковная школа в селении Зайцевском Верненского уезда. В 1884 г. 
в Семиреченской области открылись еще 3 такие школы. К 1 января 1900 г. 
в Туркестанской епархии числилось 42 школы с 1650 учащимися, из них 3 на-
ходились в Сыр- Дарьинской области, остальные в Семиречье 3. Именно здесь 
сконцентрировалась основная масса переселенцев в результате создания новых 
городов с преобладающим русским населением — Верный и Асхабад. Основная 

1  Владимир (Иким), митр.Ташкентский и Среднеазиатский. О первых православных приходах 
Узбекистана // Журнал «Пастырь». 2008. Февраль. — URL: /https://old.glinskie.ru/common/
mpublic.php?num=377 (дата обращения — 18.12.2024).

2 Флыгин Ю. С. Деятельность Русской Церкви на ниве просвещения в Туркестанском крае // 
Христианство на Ближнем Востоке. 2022. Т. 6. № 2. С. 112.

3 «Туркестанские ведомости». 1901 г. № 40.



166

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

их часть — крестьянство. Изначально это было казачество, военные — солдаты 
и офицеры военных гарнизонов; позже — крестьянство, купечество, интелли-
генция, составляющие уже городскую часть населения. В Киргизии первая при-
ходская школа была открыта в 1870 г.в г. Токмаке. В ней обучалось 25 учащихся. 
Далее приходские одноклассные и двухклассные мужские и женские училища 
открывались почти во всех городах и русских селениях Киргизии. В 1878 г. от-
крылась школа совместного обучения на юге Киргизии, в Оше. В последую-
щий период возникали в поселениях Пишпекского и Пржевальского уездов. 
К 1917 году их число достигло 18 — в Пишпекском и 17 — в Пржевальском уез-
дах; количество обучаемых — около 1500.

14 марта 1895 г. вышел Указ об учреждении Омской епархии с центром 
в г. Омске, к которой отошли часть приходов Тобольской и Томской епархий, 
а именно: церкви Акмолинской и Семипалатинской областей, Тюкалинско-
го, Тарского и Ишимского округов Тобольской губернии и Бийского округа 
Томской губернии 1. 12 ноября 1910 г. Св. Синод выпустил «Указ об открытии 
в Омске духовной семинарии» на базе Ишимского духовного училища, которое 
перевели в Омск, ставший центром Западно- Сибирского генерал — губернатор-
ства, а с 1882 г. и столицей Степного края. Начальные классы училища были 
переведены в Омск с преобразованием начальных классов семинарии, занятия 
начались в 1916–1917 гг. Но дальнейшая деятельность семинарии прерывается 
в связи с революционными событиями.

В Туркестанском крае на территории современной Республики Узбекистан 
к 1916 г. находилось 5 церковно- приходских школ: 2 в Ташкенте, 1 в Самаркан-
де, 1 в Каттакургане и 1 при женском Свято- Никольском монастыре. В Турке-
стане было основано 3 монастыря:

Свято- Троицкий Иссык- Кульский мужской монастырь, Свято- Никольский 
женский монастырь, находившийся под Ташкентом в селе Успенское (на реке 
Чирчик на Куйлюке) и Иверско- Серафимовский женский монастырь в г. Вер-
ном. Все относились к Туркестанской епархии. При монастырях были шко-
лы, где обучались воспитанники и воспитанницы монастырей, дети-сироты, 
дети из ближайших селений, а также учащиеся из мусульманских семей. Так, 
при Свято- Троицком Иссык- Кульском монастыре в 1898 году была открыта 
школа грамоты для местных и русских детей. При монастыре была обширная 
библиотека, в которой находились книги не только духовного, но и светско-
го содержания. Монахи обучали детей из окрестных сел чтению, письму, азам 
землепользования. 36 мальчиков сирот жили в детском доме при монастыре, 
их обучали образованные иноки. Действовала школа и при Свято- Никольском 
монастыре, там обучались мальчики и девочки, в 1915–1916 году — с числом 51. 
В 1911 году в особом помещении Иверско- Серафимовского монастыря была 
открыта церковно- приходская школа, в которой обучались 25 мальчиков и 22 
девочки. Этот опыт монастырской школы был недолговременным в силу пе-
чальной участи, постигшей оба монастыря. Свято- Троицкий Иссык- Кульский 
монастырь был закрыт в 1919 г. До этого, во время Иссык- Кульского восстания 

1 История епархии // Официальный сайт Омской епархии Русской Православной Церкви. — URL: 
//https://omsk-eparhiya.ru/eparhiya- segodnya/istoriya- eparhii/ (дата обращения — 18.12.2024).



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

167

1916 года, связанного с началом призыва «туземцев» на военную службу в пе-
риод Первой мировой вой ны, монастырь был совершенно разграблен и фак-
тически уже не восстановился. Во время нападения киргизов было убито 7 мо-
нахов из 35. Убытки оцениваются в 150 тысяч руб лей. Угнан скот, разграблено 
церковное имущество, осквернены храмы. Последний игумен — архимандрит 
Иринарх — сумел спастись с частью братии. В 1919 году монастырь закрыли. 
Благочинный монастыря архимандрит Геннадий (Лобачёв) после револю-
ции продолжал жить поблизости и с риском для жизни совершать церковные 
службы. В 1937 году его арестовали и замучили в тюрьме. Свято- Никольскую 
обитель закрыли в 20-е годы XX века, на месте обители разместили женскую 
колонию, а внутри храма — тюремную больницу. В 20-е годы прекратил суще-
ствование и Иверско- Серафимовский монастырь, часть насельниц была рас-
стреляна, часть разбрелась по иным приходам.

Особое место в ряду православных начальных школ и училищ занимали 
школы старообрядцев, созданные в местах проживания старообрядческих об-
щин. Так, во «Всеподданейшем отчете военного губернатора Сыр- Дарьинской 
области за 1898 год» сообщается о существовании в Аму- Дарьинском отделе 
Туркестанского края домашних школ уральских казаков- староверов, сосланных 
туда в 1875 г. Это были домашние школы с небольшим количеством обучаемых, 
где преподавались религиозные знания по старинным книгам (церковносла-
вянский язык, Священное Писание). В школах подобного типа в 1898 г. числи-
лось до 40 обучающихся. Существовали такие школы и в Киргизских регионах, 
и в других поселениях Туркестана.

Во всех школах начального уровня (церковно- приходских и светских) из-
учался Закон Божий.

В развитии церковного образования на территории Туркестанского 
края были заинтересованы как священнослужители на местах, так и Св. Си-
нод РПЦ. Обер-прокурор Св. Синода К. П. Победоносцев оказывал поддержку 
для создания церковно- приходских школ. Программы разрабатывались и ут-
верждались Св. Синодом. Управление школами осуществляли епархиальные 
власти, создавшие в 1884 г. Училищный совет во главе с архиереем. В 1896 г. 
была учреждена должность "епархиального наблюдателя" для контроля рабо-
ты церковно- приходских школ и состояния религиозного образования во всех 
русских учебных заведениях региона. Помимо этого Училищный совет открыл 
свои филиалы в местах значительного скопления православных с целью коор-
динации деятельности церковно- приходских школ.

Занятия в разные периоды вели как священники, так и приглашаемые 
позже светские учителя. «Обучение в церковных школах было трехгодичным. 
Встречающийся иногда термин «двуклассная школа» означает, что имелось 2 
параллельных класса, то есть это не имеет отношения к продолжительности 
обучения. Учебный год в церковноприходских школах заканчивался к 24 мая 
(11 мая по старому стилю), ко дню памяти равноапостольных Кирилла и Ме-
фодия, просветителей славянских» 1.

1 Флыгин Ю. С. Деятельность Русской Церкви на ниве просвещения в Туркестанском крае // 
Христианство на Ближнем Востоке. 2022. Т. 6. № 2. С. 121.



168

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Однако, как уже отмечалось выше, развитию православного духовного 
образования в Туркестане препятствовали множественные факторы, и пре-
жде всего, — отсутствие должной поддержки со стороны официальных свет-
ских властей. Одна из причин — неравное финансирование на содержание 
начальных школ церковного обучения, как и на деятельность Туркестанской 
епархии в целом. Содержание школ частично ложилось на приходы, частично 
на средства прихожан. В отличие от епархий, находящихся в центре, средств 
на Туркестанскую епархию отпускалось гораздо меньше. Туркестанские власти 
старались оказать посильную помощь приходам, отпуская небольшие средства 
из краевых бюджетов, но их возможности также были ограниченными.

Православному населению недоставало церквей, что  опять-таки было свя-
зано с материальной стороной. Соответственно, и церковные школы, суще-
ствующие на средства прихожан и спонсоров, также нуждались в средствах. 
Зачастую бедные приходы, сводившие едва концы с концами, не могли оказать 
нужную поддержку приходским школам. Как отмечает Литвинов П. П., «право-
славному населению Туркестана изначально не хватало церквей. Если одно 
мусульманское культовое учреждение приходилось в среднем на 150–200 чел., 
то одно православное всех типов — на 1,5 тыс., а храм с полным прич товым 
штатом — на 3–4 тыс. чел. Весьма неприглядным было и состояние первых 
православных церквей в Средней Азии — они были полотняными, кошем-
ными, "сырцовыми"/ из глиняного кирпича/ и т. п. Правительство практи-
чески предало забвению церковно- строительное дело в регионе, полагаясь 
на соответствующую инициативу туркестанской администрации и самих ве-
рующих. Однако их усилий было явно недостаточно и положение церковно- 
строительного дела в Туркестане оставалось весьма тяжелым до тех пор, пока 
генерал- губернатор Розенбах во "всеподданнейшем отчете за 1888 г.» не описал 
положение церквей в столь мрачных красках, что вызвал личное негодование 
царя, потребовавшего от правительства коренным образом изменить состоя-
ние церковного строительства в Средней Азии. В последовавшие затем 12 лет 
из 30 сооруженных храмов 22 были построены за государственный счет. Однако 
потом церковно- строительное дело в Туркестане застопорилось из-за отсут-
ствия средств в казне» 1. Все это сказывалось на таких проблемах, как отсутствие 
или недостаточность средств, необходимых на содержание помещений, инвен-
таря, учебных пособий и пр.; на оплату преподавателям.

В результате сложилось так, что церковное обучение сформировалось толь-
ко на уровне начальной школы, в то время, как светская школа представлена 
двуступенчатой системой образования: начальная и средняя. Православное 
духовное образование осуществлялось на уровне первой ступени: это были 
в основном церковно- приходские или воскресные школы, в которых в основ-
ном обучались дети малоимущих семей. Несмотря на острую необходимость 
создания среднего учебного звена — духовной семинарии, это желание реали-
зовано не было по ряду причин. Тем не менее, количество православных школ 

1 Литвинов П. П. Государственно- религиозные и этноконфессиональные отношения в Тур-
кестане (1865–1917): по архивным материалам: автореф. дис. …д- ра истор. наук. М., 1998. 
С. 27–28.



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

169

на территории Туркестанского генерал- губернаторства значительно возросло 
к концу 19 века. В годы архиерейства Димитрия (Абашидзе) в Туркестане суще-
ственно выросло количество церковно- приходских школ. В 1907 году их было 
55 (в том числе 11 школ грамоты). К осени 1915 года — 96 церковных школ. 
К 1917 году общее число церковных начальных школ в Туркестанском крае до-
стигло полторы сотни.

В 1916 году архиепископ Иннокентий добился, наконец, указа о переносе 
резиденции Туркестанских архиереев в Ташкент, после чего немедленно пере-
ехал туда. Одновременно было учреждено викариатство в г. Верном, с титулом 
викарного архиерея “Верненский и Семиреченский”.

Недостаток материальных средств на развитие православного образова-
ния сказался и на качестве обучения, связанного с квалификацией препо-
давателей. По утверждению епископа Димитрия (Абашидзе), педагогический 
«персонал в церковно- приходских школах есть элемент случайный: он полу-
чается главным образом из воспитанников и воспитанниц, не окончивших 
светские средние учебные заведения. Учащие в церковно- приходских шко-
лах, приобретшие достаточный опыт и знания в своем деле, стремятся пере-
йти на службу в Министерство народного просвещения и в последнее время 
переходят туда в большом количестве» 1. Священники, осуществляющие пре-
подавание в церковнославянских и светских школах, как правило, не имели 
достаточного времени для выполнения этой обязанности и не получали оплату 
за свою деятельность, либо плата была ничтожно малой. К тому же, священ-
нослужителей недоставало для осуществления церковной и миссионерской 
деятельности. Воспитывать свои кадры не получилось из-за невозможности 
открыть семинарию, а приглашать на службу из России священнослужителей 
тоже было сложно, поскольку ехать на окраину далеких неизвестных земель 
не каждый отважится. Отсутствие должного инвентаря, учебных пособий, по-
мещений для школ — все это сказывалось на качестве обучения. К тому же 
не все семьи стремились отдать своих детей в начальные школы  опять-таки 
по причинам того, что были очень бедны или в силу удаленности от школ. 
Не во всяких селениях были храмы. К 1917 г. на территории Туркестанской 
епархии существовало около 180 культовых учреждений. Образование Тур-
кестанской епархии не означало полного подчинения ей всех православных 
приходов в Средней Азии. Военное духовенство, включая "железнодорожное", 
подчинялось Главному священнику Армии и Флота (с 1890 г.- Протопресви-
тера военного и морского духовенства). Оно должно было отчитываться 
перед епархиальными властями только по делам гражданской паствы, Но де-
лало это неохотно, что не раз подчеркивали туркестанские епископы в сво-
их отчетах в Св. Синод. В 1900 г. военный министр А. Н. Куропаткин добился 
от правительства передачи 34 важнейших епархиальных приходов в Средней 
Азии в подчинение Протопресвитеру. Это объяснялось неспособностью епар-
хиальных властей поднять на должную высоту "православное дело" в мусуль-

1 Флыгин Ю. С. Деятельность Русской Церкви на ниве просвещения в Туркестанском крае // 
Христианство на Ближнем Востоке. 2022. Т. 6. № 2. С. 125.



170

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

манском регионе 1. Среди обучающихся было больше мальчиков, поскольку 
девочек  опять-таки неохотно отправляли в школу. Их практически вообще 
не учили. Один из контрольных подворных обходов 1875 г. в Ташкенте пока-
зал, что из детей старше 8 лет не обучалась пятая часть, и это в основном были 
девочки. Это касалось не только церковных школ, но и начальных светских, 
обучение в которых было бесплатным до 1890 гг. Администрация пыталась по-
влиять на это отношение к школе, издавая соответствующие циркуляры, где 
говорилось о необходимости понуждения родителей отдавать детей на обуче-
ние. Так, в декабре 1879 г. генерал- губернатор Туркестанского края дал распоря-
жение губернаторам на местах «Об оказании содействия учебному начальству 
к тому, чтобы ученики аккуратно посещали классные занятия». Поднимало эту 
проблему и духовенство, публикуя соответствующие материалы в «Туркестан-
ских ведомостях». Епархиальная власть, также обеспокоенная этим вопросом, 
неоднократно поднимала вопрос об открытии в Туркестанском крае духовной 
семинарии, которая смогла бы обеспечить местные православные приходы 
и учебные учреждения грамотными священнослужителями. Но всякий раз эти 
просьбы отклонялись Св. Синодом.

Своеобразную конкуренцию церковно- приходскому образованию состав-
ляли, с одной стороны, светские учебные учреждения, в создании которых была 
заинтересована администрация и сеть которых росла более успешно. Е. К. Бен-
дриков указывает на стремление простолюдинов дать своим детям хорошее 
образование с тем, чтобы они «вышли в люди». В частности, в одном из цирку-
ляров Министерства просвещения в начале 1880-г гг. говорилось об этой тен-
денции в масштабах российских. В свою очередь, светские русско- туземные 
школы оказались вытесняемыми со стороны новометодных мактабных школ, 
получивших в Туркестане широкое распространение в ответ на стремление 
русской администрации приобщить местное население к культуре Российской 
империи. Это мусульманские школы, методы преподавания в которых отлича-
лись от традиционных методов в мактабах и медресе. В Туркестане школьная 
политика властей базировалась на учении Н. Ильминского, которого придер-
живался Н. Остроумов и другие его соратники. Идея разработки новометодной 
мактабной школы принадлежала Исмаилу Гаспринскому, ориентирующемуся 
на методы русской школы, но применительно к мусульманской религии 2. Част-
ные новометодные мактабы стали появляться в Туркестанском крае в 1890–
1900-х гг.

Еще одно проблемой, препятствующей полноценному православному 
образованию, стала обозначившаяся тревожная тенденция к ассимиляции 
русского населения к местному и христианское ренегатство, о чем писали 
и государственные чиновники, и православное духовенство. Оторванность 
от духовных православных центров, тяжелое материальное положение, порой 
шаткая нравственно- духовная основа — все это приводило либо к отказу жить 

1 Литвинов П. П. Государственно- религиозные и этноконфессиональные отношения в Турке-
стане (1865–1917): по архивным материалам: автореф. дис. …д- ра истор. наук. М., 1998. С. 25.

2 Зайнабидин Абдирашидом. Исмаил Гаспринский и Туркестан в начале века: связи — отноше-
ния — влияние. Ташкент: «Akademnashr», 2011. — 384 с.



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

171

по-христиански, либо к принятию мусульманства. Мусульманская община, 
находившаяся в более выгодных материальных условиях, оказывала помощь 
таким людям. Как отмечает Бартенева И. Ю, «нерасторопность российских 
туркестанских властей способствовала переходу переселенцев из православия 
в ислам, оказывало негативное влияние на общую обстановку в крае, разла-
гая православие» 1. Другой исследователь также указывает на эту проблему: 
«…уровень православного религиозного образования в Средней Азии мало 
соответствовал этноконфессиональному многообразию региона, где православ-
ные испытывали натиск со стороны других конфессий, в основном исламской 
и сектантской» 2. Активности сектантства Туркестанское духовенство пыталось 
противопоставить мессионерскую деятельность. В одном из номеров ТВ, в част-
ности, опубликован доклад протоиерея Колобова, где он предлагается создать 
временные миссионерские курсы: «Имея в виду грядущую опасность для мест-
ной приходской жизни, которую несут нам сектанты разных толков, мы должны 
согласиться, что нам предстоит неизбежная и серьезная борьба с брожением, 
которое идет вслед за сектантской пропагандой» 3.

Сопротивление и местных, мусульманских деятелей, опасающихся «хри-
стианизации» мусульман также имело место быть. По свидетельствам одно-
го из чиновников, совершающих поездку по Туркестану с целью выявления 
настроений местного населения (Буйлин) в городах Ферганы ему пришлось 
столкнуться с недружелюбным отношением мулл к русско- туземным школам. 
Ишаны и муллы не советуют населению отдавать детей в эти школы по при-
чине того, что мальчиков оттуда могут отправить в солдаты и даже окрестить. 
По причине возможного недовольства местным населением прихода русских 
переселенцев туркестанские власти ограничивали, насколько это возможно, 
процесс заселения тех или иных земель. После Андижанского восстания 1989 г. 
был издан указ, запрещающий русским крестьянам переселяться в эти земли. 
Не пускала туркестанская администрация русских переселенцев и в Ферганскую 
долину. Одним словом, обстановка в Туркестане была очень сложной и в  чем-то 
взрывоопасной, поэтому местная администрация избегала возможности про-
вокации местного населения.

Начало ХХ века сопряжено с рядом политических событий, которые кос-
нулись как деятельности РПЦ, так и сферы духовного образования. Времен-
ное правительство с целью ослабления деятельности РПЦ и ее благотворного 
влияния в православном образовании издало ряд законов, среди которых —
постановление «О свободе совести», в котором каждому гражданину гаран-
тируется свобода совести, что включало в себя разграничение гражданских 
и политических прав человека и его веры, недопустимость  каких-либо огра-
ничений от 14 июля 1917 г.; 20 июня 1917 г. — постановление за подписью 

1 Бартенева И. Ю. Православие в Кыргызстане (вторая половина ХIХ- начало XX) // Альманах 
современной науки и образования. Тамбов. Грамота. 2010. № 7(38). С. 13.

2 Литвинов П. П. Государственно- религиозные и этноконфессиональные отношения в Турке-
стане (1865–1917): по архивным материалам: автореф. дис. …д- ра истор. наук. М.,1998. С. 30.

3 О желательной постановке противосектантского миссионерского дела в епархии // Турке-
станские ведомости. 1909. № 22. 31 декабря. С. 530.



172

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

министра просвещения А. А. Мануйлова, предписывающее передать введение 
министерства учебные заведения всех ведомств, в том числе и церковнопри-
ходские школы, включенные в школьную сеть и получавшие от казны пособия. 
Из ведения Синода этим указом изымались лучшие школы; сохранялось лишь 
незначительное количество церковно- приходских школ, ранее не включенных 
в сеть, и школы грамоты. Кредиты, ранее поступавшие в сметы Синода, также 
должны были быть перечислены в министерство. Подрывалась и материальная 
база, поскольку церковно- приходские школы строились на средства приходов, 
частных лиц.

15 августа (по старому стилю) состоялось открытие Поместного Собора 
РПЦ, принявшего решение обратиться к Временному правительству с прось-
бой отмены закона «в тех его частях, которые касаются передачи церковно- 
приходских… школ в ведомство Министерства народного просвещения… Все 
церковно- приходские школы и школы грамоты передавать в ведение православ-
ных приходов». Однако это ходатайство было безрезультатным. 11(14) декабря 
в связи с требованием Левого Союза Педагогов упразднить преподавание Зако-
на Божия в школах Собор отправил к председателю Временного правительства 
А. Ф. Керенскому делегацию во главе с архиепископом Тамбовским Кириллом 
для разрешения обоих вопросов: и о положении приходских школ, и о препо-
давании Закона Божия. Однако Керенский это ходатайство отринул 1.

После октябрьских событий 1917 г. положение Церкви стало еще более 
тяжким. «Декретом об отделении Церкви от государства и школы от Церкви» 
от 2 февраля 1918 года Православная Церковь оказалась вне закона. На осно-
вании этого декрета 14 мая 1918 года Совет народных комиссаров Туркестана 
издал указ об организации в республике единой общедоступной школы. На-
чинается разгул Богоборчества. Религиозные школы закрывались и преследо-
вались. Опыт, приобретенный веками, буквально выжигался огнем и терро-
ром. Ни о каком православном образовании на территории Туркестанского 
края, переименованного в Узбекскую, Казахскую, Таджикскую и Киргизскую 
республики, не могло быть и речи. Священство и монашество изгонялось, 
равно как и верующие люди, арестовывалось, истреблялось физически. Так 
в 1918 году большевики расстреляли викарного епископа Верненского Пимена 
(Белоликова). С 1920 года началось закрытие и уничтожение храмов; боль-
шинство же оставшихся захватывалось обновленцами. Ташкент стал центром 
ссылки, куда отправляли священство. В ташкентской ссылке находились ми-
трополиты Арсений (Стадницкий) и Никандр (Феноменов), бывшие ближай-
шими сотрудниками Святейшего Патриарха Тихона, некогда вместе с ним 
представавшие перед большевистским судилищем на «процессе об изъятии 
церковных ценностей» 2. Для борьбы с обновленцами местные православные 

1 Поместный Собор Российской Православной Церкви 1917–1918 гг. и принцип соборно-
сти // Азбука веры. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Istorĳ a_Tserkvi/pomestnyj- sobor-
rossĳ skoj- pravoslavnoj-tserkvi-1917–1918-godov-i-printsip- sobornosti/#0_40 (дата обращения —
18.12.2024).

2 История христианства в Средней Азии: краткий очерк по истории Средней Азии. — URL: 
http://iverskiy.prihod.ru/khristianstvo_v_srednejj_azii/view/id/1119077 (дата обращения —
18.12.2024).



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

173

создали в 1923 году «Союз церковных приходов», который возглавляли нахо-
дившийся в туркестанской ссылке епископ Уфимский Андрей (Ухтомский), 
протоиереи Валентин Вой но- Ясенецкий (принявший монашество под именем 
Лука) и Михаил Андреев. Все руководство “Союза церковных приходов” было 
арестовано. Кафедра опустела до 1925 года. С 1927 г. епархию возглавил митро-
полит Никандр (Феноменов). История православного духовного образования 
прерывается практически почти на столетие. Только в 90-е годы ХХ столетия 
появляется возможность создания духовной семинарии на территории теперь 
нынешних Среднеазиатских республик: Узбекистана — в Ташкенте при Таш-
кентской и Среднеазиатской епархии, в Казахстане — в Алма- Аты

Возобновление образовательной и просветительской деятельности стало 
возможным в 90-е годы ХХ столетия. Ныне духовные семинарии, готовящие 
кадры для Среднеазиатских регионов РПЦ, действуют в Ташкенте и в Алма-
аты. В течение долгих лет открытия духовной семинарии добивались епископ 
Туркестанский и Ташкентский Никон (Богоявленский), обращавшийся еще 
в 1897 к Святейшему Правительствующему Синоду с ходатайством об открытии 
в Туркестанской епархии духовной семинарии, епископ Димитрий (Абашидзе), 
возглавлявший епархию в 1906–1912 годы,

В 1990 году с благословения Святейшего Патриарха Алексия II по просьбе 
епископа Владимира в Ташкенте было открыто Духовное училище, имеющее 
отделения по подготовке священнослужителей и регентов церковных хоров 
с двугодичным сроком обучения. К 1998 году, когда благодаря правительству 
Республики Узбекистан Церкви были переданы ряд строений и прилегающих 
к Свято- Успенскому собору территорий, Управление Ташкентской и Средне-
азиатской Епархии сочло возможным открыть духовную семинарию, которая 
могла бы выпускать студентов уже с полноценным высшим образованием. Ду-
ховная семинария получила юридическую регистрацию. 22 января 1999 года 
Семинария получила лицензию на свою деятельность. На материальной базе 
и на основе преподавательского состава ТДУ Семинария успешно начала свою 
деятельность.

Семинария разместилась в здании бывшего военного госпиталя царской 
армии. В последующем это здание использовалось под лаборатории института 
вакцины и прививок, а после в качестве прозекторской судебно- медицинской 
экспертизы. Первый набор в Семинарию был осуществлен в сентябре 1998 года. 
Ташкентская духовная семинария является высшим учебным заведением Рус-
ской Православной Церкви с пятилетним сроком обучения. В семинарии име-
ются три факультета (отделения):

• Пастырско- богословское отделение — Бакалавриат (срок обучения 
5 года).

• Катехизаторское (женское) отделение — Средне- специальное учебное 
заведение (срок обучения 3 года)

• Регентское (женское) отделение.
Если в предшествующие годы более 30-ти приходов епархии оставалось 

без священников, то к настоящему времени, благодаря существованию духов-
ного училища, с 1998 года стараниями архиепископа Владимира преобразо-



174

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

ванного в духовную семинарию, обеспечены священнослужителями почти все 
приходы.

Алматинская православная духовная семинария образовалась в Республике 
Казахстан в 2010 году. У истоков становления православного духовного обра-
зования в этой Республике стоял архиепископ Алматинский и Семипалатин-
ский Алексий (Кутепов). В 1991 г. решением Священного Синода от 29 января 
1991 года в Алматы было открыто епархиальное духовное училище. В 17 июля 
2001 года определением Священного Синода срок обучения в Алматинском 
епархиальном училище был увеличен до четырех лет. С 2003 по 2010 годы рек-
тором училища являлся митрополит Астанайский и Алма- Атинский Мефодий 
(Немцов) (ныне — митрополит Пермский и Кунгурский). 26 июля 2010 года 
решением Священного Синода образован Митрополичий Округ Русской Право-
славной Церкви в Казахстане — Православная Церковь Казахстана. С 2010 года 
определением Св. Синода РПЦ Главой Митрополичьего округа в Казахстане яв-
ляется митрополит Астанайский и Казахстанский Александр. 26 июля Алматин-
ское епархиальное училище было преобразовано в Алматинскую православную 
духовную семинарию. Первым ректором новообразованной семинарии стал 
выпускник Санкт- Петербургской духовной академии, кандидат богословия, 
епископ Каскеленский Геннадий, викарий Астанайской епархии. 29 декабря 
2022 года исполняющим обязанности ректора семинарии назначен руководи-
тель информационно- издательского отдела Митрополичьего округа протоиерей 
Евгений Иванов. Алматинская семинария — высшее духовное учебное заведе-
ние, готовящее клириков, регентов, псаломщиков и катехизаторов для казах-
станских приходов. Срок обучения в семинарии на пастырском отделении со-
ставляет 5 лет (подготовительный курс + 4 года основной курс), на регентском 
и катехизаторском отделениях — 3 года.

В заключение следует сделать выводы о том, что развитие православия 
и, соответственно, миссионерской, просветительской и образовательной 
деятельности всегда было делом трудным и подчас неблагодарным. Однако 
в условиях деятельности представителями РПЦ в инонациональных странах 
и регионах оно усугублялось особенностями того края, в котором находились 
первые миссионеры и деятели Православной Церкви, окормляющие свою па-
ству в необычных условиях. В данном случае речь идет не столько о миссио-
нерской деятельности, поскольку изначально такой цели не ставилось, сколь-
ко о духовном окормлении соотечественников, проникающих на территории 
Средней Азии. Первыми священниками были полковые капелланы, которые 
шли в Среднюю Азию вместе с русскими вой сками. Затем появились священ-
ники, обслуживающие гражданское население. Так постепенно составлялась 
структура Русской Православной Церкви в новых регионах, где возникла за-
кономерная потребность в создании православных храмов и образовательных 
учреждений. Дело распространения православия на территории Туркестанского 
края и поддержания веры в душах православного населения, ничтожно малого 
в процентном отношении в сравнении с местным мусульманским населени-
ем, во многом осуществлялось за счет самоотверженности и инициативности 
тех или иных людей — как священнослужителей, так и мирян, составляющих 



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

175

православные общины, устраивающих церковные приходы на новых землях, 
строивших храмы и школы при них. Не меньше сил, терпения, мужества и на-
стойчивости потребовались православному люду и в годы гонений на Церковь, 
которая Божиим промыслом и благодаря духовному стержню на генетическом 
уровне позволила преодолеть все тяжкие испытания и прийти к нынешнему 
благополучному состоянию.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Бартенева И. Ю. Православие в Кыргызстане (вторая половина ХIХ – начало XX) 

/Альманах современной науки и образования. Тамбов. Грамота. 2010. № 7(38). С. 10–17.
2. Бендриков Е. К. Очерки по истории народного образования в Туркестане Очерки 

по истории народного образования в Туркестане (1865–1924). М.: Изд. Академии педа-
гогических наук РСФСР, 1960. — 512 с.

3. Геранина Г. А. История религиозного образования (ХIХвек): учебное пособие. 
Владимир: Изд.ВлГУ, 2000. — 139 с.

4. Джуринский А. Н. История педагогики и образования. Учебник для бакалавров. 
М.: Издательство Юрайт, 2024. — 575 с.

5. Владимир (Иким), митр.Ташкентский и Среднеазиатский. О первых православ-
ных приходах Узбекистана // Журнал «Пастырь». 2008. Февраль. — URL: /https://old.
glinskie.ru/common/mpublic.php?num=377 (дата обращения — 18.12.2024).

6. Житенев Т. Е. Церковно- приходские школы в политике Временного Правитель-
ства // Вестник Волжского университета им. В. Н. Татищева. 2014. № 3(16). С. 91–100.

7. Знаменский П. В. Духовные школы в России до реформы 1808 года. СПб., 2001. —
807 с.

8. Зайнабидин Абдирашидом. Исмаил Гаспринский и Туркестан в начале века: 
связи — отношения — влияние. Ташкент: «Akademnashr», 2011. — 384 с.

9. История епархии // Официальный сайт Омской епархии Русской Православной 
Церкви. — URL: //https://omsk-eparhiya.ru/eparhiya- segodnya/istoriya- eparhii/ (дата 
обращения — 18.12.2024).

10. История христианства в Средней Азии: краткий очерк по истории Средней 
Азии. — URL: http://iverskiy.prihod.ru/khristianstvo_v_srednejj_azii/view/id/1119077 
(дата обращения — 18.12.2024).

11. Карташев А. В. История русской Церкви. М.: Эксмо, 2004. — 911 с.
12. Литвинов П. П. Государственно- религиозные и этноконфессиональные отноше-

ния в Туркестане (1865–1917): по архивным материалам: автореф. дис. …д- ра истор. 
наук. М.,1998. — 52 с.

13. Марченко Л. Ю. Русские и русско- туземные школы в Кыргызстане во II половине 
XIX- начале ХХ века // Вестник КРСУ. 2005. Том 5. № 7. С. 48–53.

14. Михащенко А. Л. Духовное образование в Российской империи: учеб. пособие. 
Курган: Кург. гос. ун-т, 2005. — 186 с.

15. Озмитель Е. Е. История православия в Кыргизстане. ХIХ–ХХ вв. автореферат дис. 
…канд. истор. наук. Бишкек, 2003. — 23 с.

16. О желательной постановке противосектантского миссионерского дела в епар-
хии // Туркестанские ведомости. 1909. № 22. 31 декабря. С. 530.

17. Православное образование в Туркестане в имперский период // Российско- 
узбекистанские связи в контексте многовековой исторической ретроспективы. Сборник 
материалов международной научной конференции. Ташкент, 2013.



176

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

18. Поместный Собор Российской Православной Церкви 1917–1918 гг. и прин-
цип соборности // Азбука веры. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Istorĳa_Tserkvi/
pomestnyj- sobor-rossĳskoj- pravoslavnoj-tserkvi-1917–1918-godov-i-printsip- sobornosti/#0_40 
(дата обращения — 18.12.2024).

19. Флыгин Ю. С. Образовательные учреждения Русской Православной Церкви 
в Туркестане // История и историография развития образования в Узбекистане. Кол-
лективная монография Института истории Академии наук Узбекистана. Т. 2. Ташкент, 
2017. С. 131–144.

20. Флыгин Ю. С. Деятельность Русской Церкви на ниве просвещения в Туркестан-
ском крае // Христианство на Ближнем Востоке. 2022. Т. 6. № 2. С. 112–133.

21. Цыпин В., прот. История Русской Церкви. 1917–1997. М.: Изд-во Спасо- 
Преображ. Валаам. монастыря, 1997. — 830 с.

REFERENCES
1. Barteneva I. Yu. Pravoslavie v Ky`rgy`zstane (vtoraya polovina XIX – nachalo XX) /

Al`manax sovremennoj nauki i obrazovaniya. Tambov. Gramota. 2010. № 7(38). S.10–17. 
(In Russian).

2. Bendrikov E. K. Ocherki po istorii narodnogo obrazovaniya v Turkestane Ocherki po 
istorii narodnogo obrazovaniya v Turkestane (1865–1924). M.: Izd. Akademii pedagogicheskix 
nauk RSFSR, 1960. — 512 s. (In Russian).

3. Geranina G. A. Istoriya religioznogo obrazovaniya (XIXvek): uchebnoe posobie. Vlad-
imir: Izd.VlGU, 2000. — 139 s. (In Russian).

4. Dzhurinskĳ A. N. Istoriya pedagogiki i obrazovaniya. Uchebnik dlya bakalavrov. M.: 
Izdatel`stvo Yurajt, 2024. — 575 s. (In Russian).

5. Vladimir (Ikim), mitr.Tashkentskĳ i Sredneaziatskĳ. O pervy`x pravoslavny`x prixodax 
Uzbekistana // Zhurnal «Pasty`r`». 2008. Fevral`. — URL: /https://old.glinskie.ru/common/
mpublic.php?num=377 (data obrashheniya — 18.12.2024). (In Russian).

6. Zhitenev T. E. Cerkovno- prixodskie shkoly` v politike Vremennogo Pravitel`stva // 
Vestnik Volzhskogo universiteta im. V. N. Tatishheva. 2014. № 3(16). S. 91–100. (In Russian).

7. Znamenskĳ P. V. Duxovny`e shkoly` v Rossii do reformy` 1808 goda. SPb., 2001. — 
807 s. (In Russian).

8. Zajnabidin Abdirashidom. Ismail Gasprinskĳ i Turkestan v nachale veka: svyazi — ot-
nosheniya — vliyanie. Tashkent: «Akademnashr», 2011. — 384 s. (In Russian).

9. Istoriya eparxii // Oficial`ny`j sajt Omskoj eparxii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi. — 
URL: //https://omsk-eparhiya.ru/eparhiya- segodnya/istoriya- eparhii/ (data obrashheniya — 
18.12.2024). (In Russian).

10. Istoriya xristianstva v Srednej Azii: kratkĳ ocherk po istorii Srednej Azii. — URL: 
http://iverskiy.prihod.ru/khristianstvo_v_srednejj_azii/view/id/1119077 (data obrash-
heniya — 18.12.2024). (In Russian).

11. Kartashev A. V. Istoriya russkoj Cerkvi. M.: E`ksmo, 2004. — 911 s. (In Russian).
12. Litvinov P. P. Gosudarstvenno- religiozny`e i e`tnokonfessional`ny`e otnosheniya 

v Turkestane (1865–1917): po arxivny`m materialam: avtoref. dis. …d- ra istor. nauk. 
M.,1998. — 52 s. (In Russian).

13. Marchenko L. Yu. Russkie i russko- tuzemny`e shkoly` v Ky`rgy`zstane vo II polovine 
XIX- nachale XX veka // Vestnik KRSU. 2005. Tom 5. № 7. S. 48–53.

14. Mixashhenko A. L. Duxovnoe obrazovanie v Rossĳskoj imperii: ucheb. posobie. Kur-
gan: Kurg. gos. un-t, 2005. — 186 s. (In Russian).

15. Ozmitel` E. E. Istoriya pravoslaviya v Ky`rgizstane. XIX–XX vv. avtoreferat dis. …
kand. istor. nauk. Bishkek, 2003. — 23 s. (In Russian).



Лариса Германовна Ветелина. Православное духовное образование в Туркестане: история и современность

177

16. O zhelatel`noj postanovke protivosektantskogo missionerskogo dela v eparxii // 
Turkestanskie vedomosti. 1909. № 22. 31 dekabrya. S. 530. (In Russian).

17. Pravoslavnoe obrazovanie v Turkestane v imperskĳ period // Rossĳsko- uzbekistanskie 
svyazi v kontekste mnogovekovoj istoricheskoj retrospektivy`. Sbornik materialov mezhdun-
arodnoj nauchnoj konferencii. Tashkent, 2013. (In Russian).

18. Pomestny`j Sobor Rossĳskoj Pravoslavnoj Cerkvi 1917–1918 gg. i princip sobornosti 
// Azbuka very`. — URL: https://azbyka.ru/otechnik/Istorĳa_Tserkvi/pomestnyj- sobor-
rossĳskoj- pravoslavnoj-tserkvi-1917–1918-godov-i-printsip- sobornosti/#0_40 (data obrash-
heniya — 18.12.2024). (In Russian).

19. Fly`gin Yu. S. Obrazovatel`ny`e uchrezhdeniya Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi v 
Turkestane // Istoriya i istoriografiya razvitiya obrazovaniya v Uzbekistane. Kollektivnaya 
monografiya Instituta istorii Akademii nauk Uzbekistana. T. 2. Tashkent, 2017. S. 131–144. 
(In Russian).

20. Fly`gin Yu. S. Deyatel`nost` Russkoj Cerkvi na nive prosveshheniya v Turkestanskom 
krae // Xristianstvo na Blizhnem Vostoke. 2022. T. 6. № 2. S. 112–133. (In Russian).

21. Cypin V., prot. Istoriya Russkoj Cerkvi. 1917–1997. M.: Izd-vo Spaso- Preobrazh. 
Valaam. monasty`rya, 1997. — 830 s. (In Russian).

Статья поступила в редакцию 06.02.2025; одобрена после рецензирования: 
17.03.2025; принята к публикации 10.04.2025.

The article was submitted 06.02.2025; approved after reviewing: 17.03.2025; 
accepted for publication 10.04.2025.



178

Научная статья 
УДК 281.93–3(09) 
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–178–186 
EDN: CUJZED

НАГРАДНОЙ НАПЕРСНЫЙ КРЕСТ ТЮРЕМНЫХ 
КАПЕЛЛАНОВ ПОЛЬСКОЙ АВТОКЕФАЛЬНОЙ 

ПРАВОСЛАВНОЙ ЦЕРКВИ

Павел Владимирович Бочков,
Кузбасская духовная семинария, 

г. Норильск, Россия, 
frpavel@inbox.ru

ORCID: 0000–0002–3218–6706

Аннотация. В статье рассматривается история уч-
реждения особого вида награды — наперсного креста 
для православных священников Польской Православной 
Автокефальной Церкви, совершающих свое служение в уч-
реждениях Пенитенциарной Службы Республики Польша. 
Наперсный крест особого вида, вручаемый Предстоятелем 
Польской Церкви отличившимся клирикам, стал интерес-
ным явлением не только с точки зрения развития систе-
мы наград для клириков в Православной Церкви, но и за-
метным вкладом в современную церковную фалеристику 
и церковное ювелирное искусство.

Ключевые слова: Наперсный священнический крест, 
Тюремное служение, Польская Автокефальная Право-
славная Церковь, церковные награды, церковная фале-
ристика

Для цитирования: Бочков П. В., свящ. Наградной на-
персный крест тюремных капелланов Польской Автоке-
фальной Православной Церкви // Ипатьевский вестник. 
2025. № 2. С. 178–186. https:// doi.org/10.24412/2309–
5164–2025–2–178–186

© Бочков П. В., 2025.

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 178–186
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 178–186 

Священник Павел 
Владимирович Бочков
Доктор богословия 
(Dr.Hab.), доктор тео-
логии (ThDr), кандидат 
юридических наук (PhD),
доцент кафедры библей-
ско-богословских дисци-
плин Кузбасской духовной 
семинарии
/
Priest Pavel V. Bochkov
Doctor of Theology, PhD of 
Law, associate professor of 
the department of biblical 
and theological disciplines 
at the Kuzbass theological 
seminary



179

Бочков П. В. Наградной наперсный крест тюремных капелланов Польской Автокефальной Православной Церкви

CHURCH HISTORICAL STUDIES
Scientific article

AWARD PECTORAL CROSS OF PRISON CHAPLAINS 
OF THE POLISH AUTOCEPHALOUS 

ORTHODOX CHURCH
Pavel V. Bochkov

Kuzbass theological seminary, 
Norilsk, Russia, frpavel@inbox.ru

ORCID: 0000–0002–3218–6706

Abstract. The article addresses the history of the establishment of a special type of 
award — a pectoral cross for Orthodox priests of the Polish Orthodox Autocephalous Church 
performing their service in the institutions of the Penitentiary Service of the Republic of 
Poland. The pectoral cross of a special type, presented by the Primate of the Polish Church 
to distinguished clergy, has become an interesting phenomenon not only in terms of the de-
velopment of the system of awards for clergy in the Orthodox Church, but also a significant 
contribution to modern church faleristics and church jewelry art.

Keywords: Pectoral priestly cross, Prison service, Polish Autocephalous Orthodox 
Church, church awards, church faleristics

For citation: Bochkov P. V., priest. Award pectoral cross of prison chaplains of the Polish 
Autocephalous Orthodox Church // Ipatievsky vestnik. 2025. № 2. Р. 178–186 (In Russian). 
https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–178–186

С 
АПОСТОЛЬСКИХ времен, особой христианской добродетелью являлось 
посещение находящихся в узах и темницах. Опираясь на слова, сказанные 

Спасителем о посещении в темницах (Мф. 25:35–40), христиане на протяже-
нии всей новозаветной эпохи старались исполнять завет Христа, являя миру 
образец милосердия и сострадания. Все эти усилия направлены на помощь 
осужденным, преступившим закон, вновь «обрести любовь, а вместе с ней —
самоотверженность, кротость, долготерпение, смиренномудрие и другие хри-
стианские добродетели» 1.

История тюремного служения, осуществляемого клириками Церкви, на-
равне с капелланским служением в армии имеет глубокую историю и не раз 
становилась объектом исследования отечественных ученых- историков 2, бого-

1 Миссия тюремного служения Русской Православной Церкви и пенитенциарные учреждения. 
М.: Синодальный отдел Московского Патриархата по тюремному служению, 2013. С. 10.

2 Комолова Э. В. История христианского тюремного служения в России // Техника и безопас-
ность объектов уголовно- исполнительной системы: сборник материалов Международной 
научно- практической конференции: в 2 т., Воронеж, 06–07 октября 2011 года / ответствен-
ный за выпуск А. Н. Лукин. Воронеж: Издательско- полиграфический центр "Научная книга". 
Воронежский институт ФСИН России, 2011. С. 406–411; Тимощук А. С. Формы сотрудничества 
государственных, образовательных, церковных структур на примере тюремного служения 
// Религия, конфессии, общество и государство: история и современность взаимоотноше-



180

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

словов 1, юристов 2, социологов и т. п. Тюремное служение довольно активно 
функционирует не только в традиционно православных странах, но и в странах 
западно- христианской цивилизации. Практически во всех Поместных Право-
славных Церквах созданы специальные органы, отвечающие за духовное окорм-
ление православных верующих как из числа заключенных, так и из личного 
состава пенитенциарных служб.

В Польской Автокефальной Православной Церкви тюремное служение, 
как и духовное окормление вооруженных сил Республики Польши 3, также 
имеет свою историю. Во времена Российской Империи, православные клири-
ки имели возможность духовно окормлять осужденных и лиц, находящихся 
под следствием, что было совершенно обыденным и естественным явлением 
в патриархальном обществе того времени. После распада Российской Империи 
и обретения Польшей независимости, православные клирики сохранили воз-
можность и право совершать богослужения для православных заключенных. 
Эта деятельность осуществлялась вплоть до освобождения Польши от герман-
ских вой ск и установления на ее территории советской власти. В годы советской 
власти в Польше о тюремном служении не могло быть речи, равно как и о па-
стырском окормлении полькой армии.

Вследствие социально- политических преобразований в стране и крушения 
коммунистической идеологии, благодаря взаимодействию Предстоятеля Поль-
ской Церкви митрополита Варшавского и всея Польши Василия (Дорошкевича) 
и властей Республики, положение вещей изменилось 4. В 1991 году православные 
польские священники, наряду с римо-католическими, получили полное право ве-
сти капелланскую службу в вой ске польском 5, с присвоением соответствующих 
воинских званий, жалованием, выслугой и пенсией. Примечательно, что нынеш-
ний Блаженнейший митрополит Варшавский и всея Польши Савва (Грыцуняк) 
в свое время являлся православным ординарием Вой ска Польского, и в соот-

ний: Сборник материалов межрегиональной научной конференции, посвященной Междуна-
родному дню толерантности, Владимир, 14–15 ноября 2018 года / Ответственный редактор 
Н. М. Маркова. Владимир: Аркаим, 2018. С. 172–178.

1 Скоморох Олег, прот. Практика тюремного служения Русской Православной Церкви в Рос-
сийской Федерации в конце XX – начале XXI вв. Диссертация на соискание ученой степени 
доктора богословия. М., 2014.

2 Скоморох О. А. Правовое регулирование и реализация свободы вероисповедания и духовно- 
нравственного воспитания осужденных в пенитенциарных учреждениях. Диссертация 
на соискание ученой степени кандидата юридических наук. Рязань, 2021; Лещенко В. Г. Ре-
лигиозное воздействие на осужденных к лишению свободы в Российской Федерации. Дис-
сертация на соискание ученой степени кандидата юридических наук. Екатеринбург, 2012; 
Белов П. Ю. Религиозное тюремное служение в России как светском государстве // Вестник 
Ленинградского государственного университета им. А. С. Пушкина. 2022. № 1. С. 161–171.

3 Kuprianowicz Grzegorz. Duszpasterstwo prawosławne w Wojsku Polskim w okresie międzywojen-
nym // Nieść pokój, kochać ludzi. Pokój Arcybiskup generał dywizji Miron (Chodakowski) 1957–
2010. Pod redakcją Anny Radziukiewicz. Warszawa, 2011. S. 17–26; Odziemkowski Janusz. Służba 
Duszpasterska Wojska Polskiego 1914–1945. — Warszawa: Dom Wydawniczy Bellona, 1998.

4 Dudra Stefan. Kościół prawosławny na ziemiach zachodnich i północnych Polski po II wojnie świato-
wej. — Zielona Góra, 2004. S. 81–88.

5 Hołuszko M. Ordynariat prawosławny. Powrót do tradycji // Przegląd Prawosławny. Bialystok, 1993. 
№ 6. S. 9–10.



181

ветствии с этим Президентом Польши А. Квасневским в 1996 году ему было при-
своено звание бригадного генерала 1, что соответствует российскому воинскому 
званию генерал- майора. В период 1991–1993 гг., были учреждены и отдельные 
направления капелланского духовного окормления (душепастырства) верую-
щих: молодежное, тюремное, больничное, в домах опеки и студенческое 2.

В 1991 году православные клирики с целью духовного окормления смогли 
посещать и пенитенциарные учреждения, а через несколько лет была органи-
зована и православная капелланская служба для окормления православных 
верующих, находящихся в местах лишения свободы, а также православных 
верующих из числа личного состава Пенитенциарной Службы. Однако исходя 
из того, что население Польской Республики в подавляющем большинстве испо-
ведует католицизм, число православных верующих в таких местах небольшое. 
В 1996 году было принято решение об организации службы, которая получила 
название «Службы капелланов Польской Автокефальной Православной Церкви 
Пенитенциарной Службы» («Służby kapelanskie Polskiego Autokefalicznego Ko-
ścioła Prawosławnego Służby Więziennej»), во главе которой находился главный 
капеллан службы (Naczelny Kapelan Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego 
Służby Więziennej). Первым таким священником стал митрофорный протоиерей 
Николай Ленчевский (1940–2017) 3, осуществлявший общее руководство тю-
ремными капелланами.

В отличие от капелланской службы в армии, тюремные капелланы не но-
сят форму пенитенциарной службы и не имеют специальных званий, однако 
в крупных исправительных учреждениях, где много православных заключен-
ных, их деятельность оплачивается государственным жалованием. С 15 февраля 
2017 года главным капелланом этой службы является доктор богословия, про-
тоиерей Андрей Левчак (ks. dr Andrzej Lewczak), клирик кафедрального собора 
во имя святой равноапостольной Марии Магдалины в Варшаве 4. Со стороны 
Собора епископов Польской Церкви у этой службы также имеется опекун в лице 
епископа Гайновского Павла (Токаюка), а всего в капелланском тюремном слу-
жении, по состоянию на 2022 год, было задействовано 46 клириков, в том числе 
и два архиерея Польской Церкви 5.

С целью поощрить особо отличившихся в тюремном служении клириков, 
по инициативе прот. Андрея Левчака появился особый знак отличия, ставший 

1 Savva (Hrycuniak), Metropolit Warszawski i całej Polski. Kapelan musi służyć człowiekowi // Nieść 
pokój, kochać ludzi. Pokój Arcybiskup generał dywizji Miron (Chodakowski) 1957–2010. Pod redak-
cją Anny Radziukiewicz. Warszawa, 2011. S. 46; Dudra Stefan. Kościół prawosławny na ziemiach za-
chodnich i północnych Polski po II wojnie światowej. Zielona Góra, 2004. S. 86; Поместные Право-
славные Церкви. Сборник. М.: Изд-во Сретенского монастыря, 2004. С. 114.

2 Stempa Tomasz, ks. Cerkiew prawosławna w Polsce. Ilustrowana historia. Warszawa: Warszawska 
Metropolia Prawosławna, 2016. S. 108.

3 Mikołaj Lenczewski // Wikipedia. Wolna encyklopedia. — URL: https://pl.wikipedia.org/wiki/
Miko%C5%82aj_Lenczewski (дата обращения: 28.09.2022).

4 Nowy Naczelny Kapelan Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego // Służba Więzienna — URL: 
https://www.sw.gov.pl/aktualnosc/centralny- zarzad-sluzby- wieziennej-nowy-naczelny- kapelan-
autokefalicznego- kosciola-prawoslawnego (дата обращения: 28.09.2022).

5 Kapelani w więzieniach i aresztach śledczych // Kalendarz Prawosławny 2022. Warszawa: Wydanie 
Warszawskiej Metropolii Prawosławnej, 2021. S. 250–251.

Бочков П. В. Наградной наперсный крест тюремных капелланов Польской Автокефальной Православной Церкви



182

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

особым видом наградного наперсного креста для особо потрудившихся в ка-
пелланском тюремном служении священников. Своим Указом № 193/2019 
от 2 мая 2019 Блаженнейший Савва, Митрополит Варшавский и всея Польши, 
в связи со 100-летним юбилеем польского православного тюремного служения, 
отмечавшегося в 2019 г.,1 учредил эту награду для капелланов Православного 
тюремного служения — наперсный крест с эмалевым изображением Нерукот-
ворного Образа Господа нашего Иисуса Христа и особо изготовленным меда-
льоном с надписью на оборотной стороне: «Православное тюремное служение, 
митрополит Савва, 2019» 2.

По имеющейся информации, всего было изготовлено 40 таких наперсных 
наградных крестов с украшениями. Кресты были произведены в частной ма-
стерской, снабжены цепями и футлярами. Отдельно были изготовлены меда-

1 Białystok: obchody stulecia Służby Więziennej // Strona Prawosławnego Dekanatu Gainovskie-
go — URL: http://dekanat- hajnowski.pl/index.php/2019/02/21/bialystok- obchody-stulecia- sluzby-
wieziennej/ (дата обращения: 28.09.2022).

2 Krzyże dla kapelanów Służby Więziennej // Ofi cjalna strona Polskiego Autokefalicznego Kościoła 
Prawosławnego — URL: https://www.orthodox.pl/krzyze-dla-kapelanow- sluzby-wieziennej/ (дата 
обращения: 28.09.2022).

Наперсный крест 
тюремных капелланов 

Польской Автокефальной 
Православной Церкви 

образца 2019 года.

Наперсный крест 
тюремных капелланов 
Польской Автокефальной 
Православной Церкви 
образца 2019 года.
Слева (внизу) – лицевая 
сторона, справа – 
оборотная сторона.



183

льоны с надписью на польском языке, которые затем были размещены на обо-
ротной стороне крестов.

Награждение наперсным крестом производится Блаженнейшим митропо-
литом Саввой по представлению Главного капеллана один раз в год, при этом 
крест вручается одному священнику — представителю от одной из шести епар-
хий Польской Поместной Церкви. В 2021 году шестеро капелланов тюремной 
службы были удостоены этой награды на особом молебне для сотрудников и ка-
пелланов Пенитенциарной службы в кафедральном соборе св. равноап. Марии 
Магдалины в Варшаве 1. В 2022 году, во время ежегодных занятий по повыше-
нию квалификации капелланов в учебном центре Польской пенитенциарной 
службы, этой награды было удостоено сразу 6 капелланов тюремной службы 2.

Подводя итог истории появления и описанию наградного наперсного кре-
ста для тюремных капелланов, стоит сказать, что данный крест сам по себе 
стал заметным вкладом в современную церковную фалеристику и церковное 
ювелирное искусство. Но главным образом нужно подчеркнуть, что данный 
позитивный опыт в деле наградной политики Польской Автокефальной Право-
славной Церкви ярко свидетельствует о большом и ответственном служении, 
которое выполняют тюремные капелланы. Их огромную позитивную роль 

1 Nabożeństwo w intencji Służby Więziennej // Ofi cjalna strona Polskiego Autokefalicznego Kościo-
ła Prawosławnego — URL: https://www.orthodox.pl/nabozenstwo-w-intencji- sluzby-wieziennej/ 
(дата обращения: 28.09.2022).

2 Koleda Łukasz, ks., Bielawski Marcin, ks. Odprawa kapelanów Służby Więziennej // Ofi cjalna strona 
Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego — URL: https://www.orthodox.pl/odprawa- 
kapelanow-sluzby- wieziennej-2/ (дата обращения: 28.09.2022).

Блаженнейший митрополит Варшавский и всея Польши с православными тюремными 
капелланами награжденными наперсным крестом тюремных капелланов. 
Село Попово, учебный центр Польской пенитенциарной службы, Лодзинское воеводство, 
Польша, май 2022 года.

Бочков П. В. Наградной наперсный крест тюремных капелланов Польской Автокефальной Православной Церкви



184

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

в деле исправления и социализации осужденных сквозь призму православного 
вероучения и опыта духовной жизни хорошо понимают и руководство Пенитен-
циарной Службы, и Священноначалие. «Ибо Писание говорит: … «трудящийся 
достоин награды своей» (1Тим. 5:18) и каждый делатель достоин воздаяния 
и награды по итогу своей работы. Будем надеяться, что данный позитивный 
опыт Польской Православной Церкви будет воспринят и в иных Поместных 
Церквах, в том числе и в Русской, ведь и их клирики также самоотверженно 
трудятся в деле духовного окормления осужденных, помогая им на пути ис-
правления и возвращения к нормальной христианской и общественной жизни.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. М.: Издательство 

Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2022.
2. Белов П. Ю. Религиозное тюремное служение в России как светском государ-

стве // Вестник Ленинградского государственного университета им. А. С. Пушкина. 
2022. № 1. С. 161–171.

3. Комолова Э. В. История христианского тюремного служения в России // Техника 
и безопасность объектов уголовно- исполнительной системы — 2011: сборник материа-
лов Международной научно- практической конференции: в 2 т., Воронеж, 06–07 октября 
2011 года / ответственный за выпуск А. Н. Лукин. Воронеж: Издательско- полиграфический 
центр "Научная книга". Воронежский институт ФСИН России, 2011. С. 406–411.

4. Лещенко В. Г. Религиозное воздействие на осужденных к лишению свободы 
в Российской Федерации. Диссертация на соискание ученой степени кандидата юриди-
ческих наук. Екатеринбург, 2012.

5. Миссия тюремного служения Русской Православной Церкви и пенитенциарные 
учреждения. М.: Синодальный отдел Московского Патриархата по тюремному служе-
нию, 2013.

6. Поместные Православные Церкви. Сборник. М.: Изд-во Сретенского монасты-
ря, 2004. С. 114.

7. Скоморох О. А. Правовое регулирование и реализация свободы вероисповеда-
ния и духовно- нравственного воспитания осужденных в пенитенциарных учреждениях. 
Диссертация на соискание ученой степени кандидата юридических наук. Рязань, 2021.

8. Скоморох Олег, прот. Практика тюремного служения Русской Православной 
Церкви в Российской Федерации в конце XX – начале XXI вв. Диссертация на соискание 
ученой степени доктора богословия. М., 2014.

9. Тимощук А. С. Формы сотрудничества государственных, образовательных, 
церковных структур на примере тюремного служения // Религия, конфессии, обще-
ство и государство: история и современность взаимоотношений: Сборник материалов 
межрегиональной научной конференции, посвященной Международному дню толерант-
ности, Владимир, 14–15 ноября 2018 года / Ответственный редактор Н. М. Маркова. 
Владимир: Аркаим, 2018. С. 172–178.

10. Białystok: obchody stulecia Służby Więziennej // Strona Prawosławnego Dekanatu 
Gainovskiego — URL: http://dekanat- hajnowski.pl/index.php/2019/02/21/bialystok- 
obchody-stulecia- sluzby-wieziennej/ (дата обращения: 28.09.2022).

11. Dudra Stefan. Kościół prawosławny na ziemiach zachodnich i północnych Polski po 
II wojnie światowej. Zielona Góra, 2004.

12. Hołuszko M. Ordynariat prawosławny. Powrót do tradycji // Przegląd Prawosławny. 
Bialystok, 1993. № 6, 1993. S. 9–10.



185

13. Kapelani w więzieniach i aresztach śledczych // Kalendarz Prawosławny 2022. 
Warszawa: Wydanie Warszawskiej Metropolii Prawosławnej, 2021. S. 250–251.

14. Koleda Łukasz, ks., Bielawski Marcin, ks. Odprawa kapelanów Służby Więziennej 
// Oficjalna strona Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego — URL: https://www.
orthodox.pl/odprawa- kapelanow-sluzby- wieziennej-2/ (дата обращения: 28.09.2022).

15. Krzyże dla kapelanów Służby Więziennej // Oficjalna strona Polskiego Autokefa-
licznego Kościoła Prawosławnego — URL: https://www.orthodox.pl/krzyze-dla-kapelanow- 
sluzby-wieziennej/ (дата обращения: 28.09.2022).

16. Kuprianowicz Grzegorz. Duszpasterstwo prawosławne w Wojsku Polskim w okresie 
międzywojennym // Nieść pokój, kochać ludzi. Pokój Arcybiskup generał dywizji Miron (Cho-
dakowski) 1957–2010. Pod redakcją Anny Radziukiewicz. Warszawa, 2011. S. 17–26.

17. Mikołaj Lenczewski // Wikipedia. Wolna encyklopedia — URL: https://pl.wikipedia.
org/wiki/Miko%C5%82aj_Lenczewski (дата обращения: 28.09.2022).

18. Nabożeństwo w intencji Służby Więziennej // Oficjalna strona Polskiego Autokefa-
licznego Kościoła Prawosławnego — URL: https://www.orthodox.pl/nabozenstwo-w-intencji- 
sluzby-wieziennej/ (дата обращения: 28.09.2022).

19. Nieść pokój, kochać ludzi. Pokój Arcybiskup generał dywizji Miron (Chodakowski) 
1957–2010. Pod redakcją Anny Radziukiewicz. Warszawa, 2011.

20. Nowy Naczelny Kapelan Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego // Służba Wię-
zienna — URL: https://www.sw.gov.pl/aktualnosc/centralny- zarzad-sluzby- wieziennej-nowy-
naczelny- kapelan-autokefalicznego- kosciola-prawoslawnego (дата обращения: 28.09.2022).

21. Odziemkowski Janusz. Służba Duszpasterska Wojska Polskiego 1914–1945. Warsza-
wa: Dom Wydawniczy Bellona, 1998.

22. Savva (Hrycuniak), Metropolit Warszawski i całej Polski. Kapelan musi służyć czło-
wiekowi // Nieść pokój, kochać ludzi. Pokój Arcybiskup generał dywizji Miron (Chodakowski) 
1957–2010. Pod redakcją Anny Radziukiewicz. Warszawa, 2011. S. 45–51.

23. Stempa Tomasz, ks. Cerkiew prawosławna w Polsce. Ilustrowana historia. Warszawa: 
Warszawska Metropolia Prawosławna, 2016.

REFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashhennogo Pisaniya Vetxogo i Novogo Zaveta. M.: Izdatel`stvo 

Moskovskoj Patriarxii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, 2022. (In Russian).
2. Belov P. Yu. Religioznoe tyuremnoe sluzhenie v Rossii kak svetskom gosudarstve // 

Vestnik Leningradskogo gosudarstvennogo universiteta im. A. S. Pushkina. 2022. № 1. S. 161–171. 
(In Russian).

3. Komolova E`. V. Istoriya xristianskogo tyuremnogo sluzheniya v Rossii // Texnika 
i bezopasnost` ob``ektov ugolovno- ispolnitel`noj sistemy` — 2011: sbornik materialov Mezh-
dunarodnoj nauchno- prakticheskoj konferencii: v 2 t., Voronezh, 06–07 oktyabrya 2011 goda / 
otvetstvenny`j za vy`pusk A. N. Lukin. Voronezh: Izdatel`sko-poligraficheskĳ centr "Nauchnaya 
kniga". Voronezhskĳ institut FSIN Rossii, 2011. S. 406–411. (In Russian).

4. Leshhenko V. G. Religioznoe vozdejstvie na osuzhdenny`x k lisheniyu svobody` v 
Rossĳskoj Federacii. Dissertaciya na soiskanie uchenoj stepeni kandidata yuridicheskix nauk. 
Ekaterinburg, 2012. (In Russian).

5. Missiya tyuremnogo sluzheniya Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi i penitenciarny`e uchrezh-
deniya. M.: Sinodal`ny`j otdel Moskovskogo Patriarxata po tyuremnomu sluzheniyu, 2013. 
(In Russian).

6. Pomestny`e Pravoslavny`e Cerkvi. Sbornik. M.: Izd-vo Sretenskogo monasty`rya, 2004. 
S. 114. (In Russian).

7. Skomorox O. A. Pravovoe regulirovanie i realizaciya svobody` veroispovedaniya 
i duxovno- nravstvennogo vospitaniya osuzhdenny`x v penitenciarny`x uchrezhdeniyax. Disser-

Бочков П. В. Наградной наперсный крест тюремных капелланов Польской Автокефальной Православной Церкви



186

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

taciya na soiskanie uchenoj stepeni kandidata yuridicheskix nauk. Ryazan`, 2021. (In Russian).
8. Skomorox Oleg, prot. Praktika tyuremnogo sluzheniya Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi v 

Rossĳskoj Federacii v konce XX – nachale XXI vv. Dissertaciya na soiskanie uchenoj stepeni doktora 
bogosloviya. M., 2014. (In Russian).

9. Timoshhuk A. S. Formy` sotrudnichestva gosudarstvenny`x, obrazovatel`ny`x, cerkov-
ny`x struktur na primere tyuremnogo sluzheniya // Religiya, konfessii, obshhestvo i gosudarstvo: 
istoriya i sovremennost` vzaimootnoshenĳ: Sbornik materialov mezhregional`noj nauchnoj kon-
ferencii, posvyashhennoj Mezhdunarodnomu dnyu tolerantnosti, Vladimir, 14–15 noyabrya 2018 
goda / Otvetstvenny`j redaktor N. M. Markova. Vladimir: Arkaim, 2018. S. 172–178. (In Russian).

10. Białystok: obchody stulecia Służby Więziennej // Strona Prawosławnego Dekanatu 
Gainovskiego — URL: http://dekanat- hajnowski.pl/index.php/2019/02/21/bialystok- obchody-
stulecia- sluzby-wieziennej/ (дата обращения: 28.09.2022). (In Polish).

11.  Dudra Stefan. Kościół prawosławny na ziemiach zachodnich i północnych Polski po II 
wojnie światowej. Zielona Góra, 2004. (In Polish).

12.  Hołuszko M. Ordynariat prawosławny. Powrót do tradycji // Przegląd Prawosławny. 
Bialystok, 1993. № 6, 1993. S. 9–10. (In Polish).

13. Kapelani w więzieniach i aresztach śledczych // Kalendarz Prawosławny 2022. 
Warszawa: Wydanie Warszawskiej Metropolii Prawosławnej, 2021. S. 250–251. (In Polish).

14. Koleda Łukasz, ks., Bielawski Marcin, ks. Odprawa kapelanów Służby Więziennej // 
Oficjalna strona Polskiego Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego — URL: https://www.ortho-
dox.pl/odprawa- kapelanow-sluzby- wieziennej-2/ (дата обращения: 28.09.2022). (In Polish).

15. Krzyże dla kapelanów Służby Więziennej // Oficjalna strona Polskiego Autokefalicznego 
Kościoła Prawosławnego — URL: https://www.orthodox.pl/krzyze-dla-kapelanow- sluzby-
wieziennej/ (дата обращения: 28.09.2022). (In Polish).

16. Kuprianowicz Grzegorz. Duszpasterstwo prawosławne w Wojsku Polskim w okresie 
międzywojennym // Nieść pokój, kochać ludzi. Pokój Arcybiskup generał dywizji Miron (Choda-
kowski) 1957–2010. Pod redakcją Anny Radziukiewicz. Warszawa, 2011. S. 17–26. (In Polish).

17. Mikołaj Lenczewski // Wikipedia. Wolna encyklopedia — URL: https://pl.wikipedia.
org/wiki/Miko%C5%82aj_Lenczewski (дата обращения: 28.09.2022). (In Polish).

18. Nabożeństwo w intencji Służby Więziennej // Oficjalna strona Polskiego Autoke-
falicznego Kościoła Prawosławnego — URL: https://www.orthodox.pl/nabozenstwo-w-intencji- 
sluzby-wieziennej/ (дата обращения: 28.09.2022). (In Polish).

19. Nieść pokój, kochać ludzi. Pokój Arcybiskup generał dywizji Miron (Chodakowski) 
1957–2010. Pod redakcją Anny Radziukiewicz. Warszawa, 2011. (In Polish).

20.  Nowy Naczelny Kapelan Autokefalicznego Kościoła Prawosławnego // Służba Więzien-
na — URL: https://www.sw.gov.pl/aktualnosc/centralny- zarzad-sluzby- wieziennej-nowy-naczelny- 
kapelan-autokefalicznego- kosciola-prawoslawnego (дата обращения: 28.09.2022). (In Polish).

21. Odziemkowski Janusz. Służba Duszpasterska Wojska Polskiego 1914–1945. Warszawa: 
Dom Wydawniczy Bellona, 1998. (In Polish).

22. Savva (Hrycuniak), Metropolit Warszawski i całej Polski. Kapelan musi służyć człow-
iekowi // Nieść pokój, kochać ludzi. Pokój Arcybiskup generał dywizji Miron (Chodakowski) 
1957–2010. Pod redakcją Anny Radziukiewicz. Warszawa, 2011. S. 45–51. (In Polish).

23. Stempa Tomasz, ks. Cerkiew prawosławna w Polsce. Ilustrowana historia. Warszawa: 
Warszawska Metropolia Prawosławna, 2016. (In Polish).

Ст атья поступила в редакцию 11.12.2024; одобрена после рецензирования 
13.01.2025; принята к публикации 5.02.2025.

The article was submitted 11.12.2024; approved after reviewing 13.01.2024; ac-
cepted for publication 5.02.2025.



187
© Плотникова Е. И., 2025.

Научная статья 
УДК 281.93:612(092) 
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–187–197 
EDN: DDXPLI

ОБЩЕСТВЕННАЯ И РЕЛИГИОЗНАЯ 
ДЕЯТЕЛЬНОСТЬ АКАДЕМИКА 

А. А. УХТОМСКОГО
(к 150-летию со дня рождения)

Плотникова Екатерина Игоревна,
Мемориальный Дом-музей академика 

А. А. Ухтомского, филиал РГИАМЗ,
Рыбинск, Россия,

katvasrak@rambler.ru

Аннотация: В статье рассматриваются истоки фор-
мирования личности будущего выдающегося ученого- 
фи зиолога А. А. Ухтомского. Общественная и религиозная 
деятельность его как старосты Никольской единоверче-
ской церкви г. Санкт- Петербурга раскрывает перед нами 
его как религиозного философа, социального мыслителя 
на фоне религиозно- политических потрясений первой 
половины XX века. В статье автор раскрывает проблему 
внедрения светской певческой культуры в богослужебном 
пении и важность сохранения святоотеческой традиции 
в единоверии.

Ключевые слова: Алексей Ухтомский, Рыбинск, Санкт- 
Петербург, староста Никольского храма, единоверие, 
I Всероссийский единоверческий съезд

Для цитирования: Плотникова Е. И. Общественная 
и религиозная деятельность академика А. А. Ухтомского 
(к 150-летию со дня рождения) // Ипатьевский вестник. 
2025. № 2. С. 187–197 https:// doi.org/10.24412/2309–5164–
2025–2–187–197

ЦЕРКОВНО-ИСТОРИЧЕСКИЕ ИССЛЕДОВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 187–197
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 187–197 

Плотникова Екатерина 
Игоревна,
кандидат исторических 
наук, доцент кафедры 
гуманитарных технологий 
и социального проектирова-
ния, заведующая отделом 
Мемориального Дома-музея 
академика А.А. Ухтомского 
(РГИАМЗ)
/
Plotnikova Ekaterina Igorevna, 
PhD of History, associate 
Professor of the Department 
of Humanitarian Technologies 
and Social Design, Head of the 
Department of the Memorial 
House Museum of Academician 
A.A. Ukhtomsky (RSHAMP)



188

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

CHURCH HISTORICAL STUDIES
Scientific article

PUBLIC AND RELIGIOUS ACTIVITIES 
OF ACADEMICIAN A. A. UKHTOMSKY 
(ON THE OCCASION OF THE 150TH

ANNIVERSARY OF HIS BIRTH)
Plotnikova Ekaterina Igorevna,

Memorial House- Museum of academician A. A. Ukhtomsky, branch of RSHAMP,
Rybinsk, Russia,

katvasrak@rambler.ru

Abstract. The article examines the origins of the personality formation of the future out-
standing physiologist A. A. Ukhtomsky. His social and religious activities as the elder of the 
St. Nicholas Church of the Same Faith in St. Petersburg reveal him to us as a religious philos-
opher and social thinker against the background of the religious and political upheavals of 
the first half of the 20th century. In the article, the author reveals the problem of introducing 
secular singing culture into liturgical singing and the importance of preserving the patristic 
tradition in the Old Believers.

Keywords: Alexey Ukhtomsky, Rybinsk, St. Petersburg, elder of St. Nicholas Church, 
co-religionists, I All- Russian Old Believers Congress

For citation: Plotnikova E. I. Public and religious activities of academician A. A. Ukhtom-
sky (on the occasion of the 150th anniversary of his birth) // Ipatievsky Vestnik. 2025. № 2. 
P. 187–197 (In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–187–197

В 
2025 ГОДУ исполнилось 150 лет со дня рождения нашего земляка, уро-
женца Ярославской области, физиолога, академика Академии наук СССР 

Алексея Алексеевича Ухтомского (1875–1942), автора учения о доминанте. 
По словам докт. биол. наук, профессора СПБГУ Л. В. Соколовой, учение явля-
ется «ведущим системообразующим принципом мироздания, «эмпирический 
закон, вроде закона тяготения» 1. Созданная им концепция природы человека 
построена на стыке различных научных направлений и органически связывает 
поведение и психику человека с законами нравственного поведения человека 
в мире.

В этом же 2025 году исполняется 35 лет со дня открытия в городе Рыбинске 
первого филиала Рыбинского музея- заповедника «Мемориальный Дом-музей 
академика А. А. Ухтомского». Это деревянное строение середины XIX века —
дом, где А. А. Ухтомский провел детство и отрочество, — среда, в которой фор-
мировалось мировоззрение будущего ученого- философа. Это уникальный 
музейный комплекс в истории старинного района Рыбинска — Зачеремушья. 
Со времени создания музея это место стало своего рода genius loci. К огда-то 

1 См. Ухтомский А. А. Статьи и выступления разных лет. Заметки на полях / Л. В. Соколова, 
сост., вступ.ст. СПб.гос.Ун-т. СПб: Изд-во СПб.Ун-та, 2015. С. 6.



Плотникова Екатерина Игоревна. Общественная и религиозная деятельность академика А. А. Ухтомского

189

эта окраина исторического Рыбинска и люди, ее заселявшие, сформировали 
основы мышления Алексея Ухтомского, стали образом его патриархального 
детства, определили особенности мировоззрения. Так и сегодня деятельность 
Дома-музея имени А. А. Ухтомского направлена на образование и воспитания 
жителей города. Этому способствует уникальная экспозиция музея, сочетающая 
в себе, с одной стороны, мемориальное пространство, сохраняющее образ дома 
будущего ученого, воссоздающее атмосферу его детства (во многом это впечат-
ление создается мемориями, бережно сохраняемыми и введенными в экспози-
цию музея его сотрудниками). С другой стороны, единственный в мире музей 
ученого с мировым именем представляет научную экспозицию, концептуально 
и метафорически решенную.

Алексей Алексеевич Ухтомский — уникальное явление в отечественной 
и мировой культуре. Для нас А. А. Ухтомский не только известный ученый, ака-
демик Академии наук СССР, но и староста Никольской единоверческой церкви 
(ныне Российский государственный музей Арктики и Антарктики в г. Санкт- 
Петербурге).

Арефинская волость Рыбинского уезда Ярославской губернии является 
родиной выдающихся сынов нашего Отечества. В 1866 году 31 марта в деревне 
Вахромеево в крестьянской семье родился будущий преподобный Серафим Вы-
рицкий, в миру Василий Николаевич Муравьев. Алексей Ухтомский, будущий 
академик, князь Рюриковских кровей, родился 13 июня 1875 года в имении 
Вослома в 5 км от села Арефино. Крещен был в храме Ильи Пророка 26 июня 
1875 года, детство его прошло рядом со старшим братом Александром, ставшим 
позднее архиепископом Андреем Уфимским.

Вот что писал А. А. Ухтомский в письмах 1927 году: «Вся округа, в которой 
я родился в Ярославском Заволжье, заселена крестьянами почти исключительно 
Филиппова согласия, их здоровый дух влиял и на нашу семью. Я в значитель-
ной мере воспитан преданиями этого замкнутого, и в то же время коренного 
русского крестьянина» 1.

Находим мы и у его брата Александра Ухтомского пометы о важности пре-
даний. Его родной брат Александр с глубокой признательностью и любовью 
вспоминал крепостную Манефу Павловну: «С ее молитвенного шепота я и вы-
учил свои первые молитвы, запомнил и все ее догматические познания. Я уже 
архиереем говорил проповеди на темы заимствования из мудрых наставлений 
моей няни» 2.

На Алексея Алексеевича оказала большое влияние его тетя, которая его 
воспитала с годовалого возраста, — княгиня Анна Николаевна Ухтомская, се-
стра отца. Она была первым духовным наставником будущего ученого, показав 
ему мир святоотеческой культуры. Анна Николаевна всегда была человеком 
открытым, щедрым, готовым в любую минуту прийти на помощь. А. А. Ухтом-
ский писал о тете: «Моя покойная тетя, которая меня воспитывала, простая 

1 Ухтомский А. А. Лицо другого человека: Из дневников и переписки / Сост. И. С. Кузьмичев. 
СПб.: Изд-во Ивана Лимбаха, 2008. — 607 с.

2 Зеленогорский М. Л. Жизнь и труды архиепископа Андрея (князя Ухтомского). М: Мосты куль-
туры; Иерусалим: Гешарим, 2011. С. 22



190

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

и смиренная старушка, своим примером наглядно дала мне видеть с детства, 
как обогащается и оплодотворяется жизнь, если душа открыта всякому чело-
веческому лицу, которое встречается на пути» 1.

Учеба в Нижегородском кадетском корпусе дала Алексею Алексеевичу пер-
вый и основательный стимул к науке, как и встреча с учителем Иваном Петро-
вичем Долбня, «учителем мысли», о котором Ухтомский вспоминал: «Вторым 
равносильным по значению влияния после тети Анны на меня имел П. И. Долб-
ня. Его влияние сказалось в то время в том, что я начал понимать, что кроме 
правды, которую до сих пор знал только чувствами, правды эмоциональной, 
религиозной, есть правда ума (правда научная, и она по своему построению, 
по тому, что должна дать человеку — совпадает)» 2.

Оба брата, Александр и Андрей Ухтомские, окончили Московскую ду-
ховную академию, куда поступили под влиянием Иоанна Кронштадтского, 
встреча с которым произошла на волжском пароходе, когда вся семья возвра-
щалась из Нижегородского кадетского корпуса. После окончания Александр 
из Академии был направлен в г. Казань преподавать в духовное училище. 
В 1895 году он принял постриг, наречен Андреем, а впоследствии был руко-
положен. В 1907 году стал епископом, третьим викарием Казанской епархии, 
а в 1913 году — епископом Уфимским и Мензелинским.

Алексей Алексеевич Ухтомский избрал другой путь — науку. В 1899 году 
он поступает в Санкт- Петербургский университет. Его религиозная деятель-
ность в этот период масштабна: он становится старостой в Никольском храме, 
руководителем воскресной школы. В архиве Академии наук в фонде № 749 со-
хранились написанные им лично ноты для репетиций хора Воскресной школы. 
В это время Алексей Алексеевич, прежде всего, делает акцент на получение 
своего личного религиозного опыта, глубокой молитвенной практики. Об этом 
вспоминал его друг, рыбинский краевед Алексей Алексеевич Золотарев: «Пом-
ню, как лежишь в его зальце на 16 линии Васильевского острова в верхнем 
этаже огромного университетского дома, спасаясь от зимнего холода под его 
огромным тулупом, грезятся  какие-то чудесные сны-видения из далекого без-
грешного детства, навеянные святостью места; еще глубокая ночь или "утру 
глубоку, а Ал. Ал. уже на молитве, уже поет, уже славит Бога — Отца — Творца 
всяческих и Спаса — Сына и Святаго Утешителя Духа, уже призывает на всех, 
кто около него, благодать, покров и защиту Пресвятой Девы» 3.

Также А. А. Золотарев вспоминает: «Возвращаясь по летам к себе в Ры-
бинск, Ал. Ал. здесь начинает отчетливо проводить свою линию по защите 
дёдовщины. Он издает здесь брошюру о старом церковном пении против нов-
шеств, против итальянщины и вычуров столичных и провинциальных "Гри-
бушных" — концертантов. Здесь же вместе с отцом Александром Образцовым 

1 Ухтомский А. А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на полях. СПб.: Пе-
тербургский писатель, 1996. С. 253–254.

2 Ухтомский А. А. Доминанта. Статьи разных лет. 1887–1939. СПб.: Питер, 2002. С. 6.
3 Золотарев А. А. Campo santo моей памяти. Мемуары. Художественная проза. Стихотворения. 

Публицистика. Философские произведения. Высказывания современников / Редактор- 
составитель В. Е. Хализев; ответственный редактор Д. С. Московская. СПб.: РОСТОК, 2016. 
С. 30.



Плотникова Екатерина Игоревна. Общественная и религиозная деятельность академика А. А. Ухтомского

191

(также прошедшим школу Московской Духовной Академии) и Александром 
Викторовичем Лебедевым (27 марта 1942 г.) организует службы со старорус-
ским пением и чином богослужения — сначала в Тихоновской церкви (построй-
ка ее велась при деятельном участии его отца и, кажется, дяди Александра Алек-
сеевича) вместе с о. Сергием Троицким, а затем во вновь освященной домовой 
церкви Тюменевского прихода… В своем Зачеремушном домике на Выгонной 
он собирает прекрасную библиотеку старопечатных книг и древних икон 1.

Собирательство икон идет успешно. Более того, глубоко верующий и свято 
чтущий иконы Ал. Ал. в довершение всех качеств, необходимых собирателю 
старой иконы, еще и иконописец — сам пишет образа, входя в самые тайники 
и технические тонкости нашего древнего искусства иконописи 2.

Идеи братьев Ухтомских в этот период очень совпадали. Владыка Андрей 
писал: «Центром и ядром возрождающейся общественной жизни для право-
славных людей должен стать священник, пример служения идеалам христиан-
ства. Дело пастыря — заполнить опустошенную душу светлым содержанием» 3. 
Епископ Андрей выдвинул конкретный план возрождения жизни городских 
и сельских приходов, нравственных идеалов народа, церковно- религиозного 
быта. Владыка призывал к вмешательству духовенства во все сферы жизни 
общества, проповедуя, что «священник обязан вносить духовное начало во все 
сферы прихода, в состав которых должна входить школа, больница, богадель-
ня, библиотека, ремесленные училища и др. заведения. Вместе с тем духовная 
власть требует полной самоотдачи и высоконравственной жизни» 4. Сам вла-
дыка Андрей в период своей деятельности в Уфе пользовался безграничным 
доверием паствы.

Имея тяготение к старообрядчеству, А. А. Ухтомский начинает вначале по-
сещать, а затем принимать активное участие в жизни Санкт- Петербургского 
Никольского Единоверческого прихода на Николаевской улице. Исследователь 
Петр Чубаров в своих статьях о деятельности приверженцев единоверчества пи-
сал: «Никольский храм действительно значит для единоверов очень много, ибо, 
во-первых, он единственный единоверческий храм в городе, не уничтоженный 
большевиками, и главное — потому, что он был местом служения свмч. Симеона 
Шлеева, единоверческого епископа Охтенского, председателем общины был 
академик Алексей Ухтомский, брат. свмч. Андрея Ухтомского архиепископа 
Уфимского» 5.

В Никольской единоверческой церкви на бывшей Николаевской улице сре-
ди прихожан значился в том числе всероссийски известный единоверческий 

1 Там же. С. 4
2 Там же. С. 4
3 Синенко С. «Возлюбленным уфимцам посвящаю…». Жизненный путь епископа Андрея 

(Ухтомского) // Бельские просторы. Русская национальная философия в трудах ее создате-
лей. 2004. № 04. — URL: /https://www.hrono.ru/text/2004/sin04_04.html (дата обращения 
15.02.2024).

4 Там же.
5 Чубаров П. Академик А. А. Ухтомский как ученый и прихожанин Никольской единоверческой 

церкви Санкт- Петербурга [Доклад] // Конференция «100 лет Первого Всероссийского Съезда пра-
вославных старообрядцев (единоверцев)» 17.12.2012. Санкт- Петербургская духовная академия.



192

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

миссионер о. Т. Верховский, отец протоиерея И. Т. Верховского. Все эти имена 
неразрывно связаны с Никольской церковью и с историей города и России 1. 
Для А. А. Ухтомского пребывание в приходе было органично: в жизни прихода 
совпадали старообрядческие чаяния с идеей единства русского православно-
го народа. Ухтомский принимает участие в богослужениях, поет в церковном 
знаменном хоре, выполняет функции чтеца. Он становится уважаемым и ав-
торитетным членом прихода, избирается членом совета Никольской церкви, 
участвует в деятельности Единоверческого братства.

В 1910 году А. А. Ухтомский публикует в «Санкт- Петербургских ведомостях» 
статью «О церковном пении», вносит значительный вклад в подготовку I Все-
российского съезда Единоверцев в 1912 году, принимает активное участие в его 
работе, выступает с докладом «О церковном пении», где сравнивает старый 
и новый обряды, отмечает наличие существенных различий между традици-
ями единоверческих и обычных приходов Православной Церкви. Причем, это 
не только хождение посолонь, двуперстие и т. д., но самое главное — разное 
отношение к уставу богослужений. Он пишет в главе 1, что для единоверия 
характерно безоговорочное «святое послушание» церковному уставу: «Неторо-
пливая мерность в соблюдении церковного чина, тщательное выпевание днев-
ных стихер, седальнов, ирмосов, трогательные погласицы в чтениях, наконец, 
совершенно своеобразное сочетание художественной глубины с глубоким цело-
мудрием и, как бы сказать, музыкальным смирением в знаменном распеве, 
все это создает особую церковно- художественную стихию старообрядческого 
храма, которая составляет самое выпуклое отличие его от современного храма 
новообрядческого» 2.

Одновременно он указывал на духовную и уставную связь между едино-
верием и строгими новообрядческими монастырями. В главе 2: «Отношение 
к уставу и общий церковно- художественный дух богослужения в Гефсиманском 
скиту, на Валааме, в Оптиной и Зосимовой пустынях несомненно гораздо бли-
же к тому духу, что царит в старообрядческих храмах, чем к тому, что типичен 
для современных новообрядческих храмов» 3. В этом — перспектива преодоле-
ния раскола. Взаимная любовь к уставному богослужению и мерному благо-
честию способна объединить верующих. А. А. Ухтомский считал, что «новооб-
рядцы и старообрядцы начинают чувствовать там в наше время свою духовную 
близость и братство. Общая любовь к церковному делу становит там людей 
выше перегородок, разделений и горьких недоразумений 1667 года 4. Объедине-
ние может быть на основе «святаго послушания» уставу, общей любви к Церкви, 
«но не единение в общем безразличии и небрежении».

Старый богослужебный устав и традиции знаменного пения являются, 
по мысли А. А. Ухтомского, наследием святых отцов Церкви. Знаменное пение 
создано не вдохновением отдельного профессионала композитора, а многове-

1 Там же.
2 Ухтомский А. А. Статьи и выступления разных лет. Заметки на полях / Л. В. Соколова, сост., 

вступ.ст. СПб: Изд-во СПб. Ун-та, 2015. С. 120
3 Там же. С. 121
4 Там же. С. 122



Плотникова Екатерина Игоревна. Общественная и религиозная деятельность академика А. А. Ухтомского

193

ковой традицией праведников Божиих, которые воплощали в богослужебной 
традиции свой духовный опыт. Этим и обусловливается, по мысли ученого, 
особая сила древнерусского богослужения в преображении человека. Размыш-
ляя о механизмах этого явления, в процессе анализа святоотеческого наследия 
Алексей Алексеевич в главе 3 выходит на проблему «мерности» в богослужении, 
созданное святыми отцами знаменное пение обеспечивает мерность богослу-
жебную и, как следствие, мерность внутреннюю в человеке, мерное и немеч-
тательное течение души: «Если душа, — говорит блаженный Диадох, — неко-
леблющимся и немечтательным движением воспламенится к любви Божией, 
влеча в глубине сей неизреченной любви и самое тело, то ведать надлежит, 
что это и есть действие святого духа» 1.

Говоря о пении, иконописи в обычных храмах, Ухтомский отмечает, что за-
мена мерности богослужения внешней эффектностью отвлекает внимание 
от деятельности молитвы, оно переключается на эстетическое восприятие 
церковной среды. При этом теряется бесстрастие и смирение, возбуждается 
праздный восторг, а пение в храме не должно привлекать само по себе, оно 
не должно быть преградой для духовного делания: «Вместо внимания к деятель-
ности ума наступает внимание к ушам и их восприятиям» 2.

Ухтомский указывает, что в развитии Церкви неоднократны были попыт-
ки внедрения светской певческой культуры в богослужебное пение. Об этом 
свидетельствуют и этому противостоят писания святых отцов. Так, Св. Иоанн 
Златоуст в Первой беседе на пророка Исаию прямо предостерегает от про-
никновения певческих традиций из театров, что приводит к расстройствам 
души, и примером такого действия является партесное пение, для которого 
характерно «отсутствие ровности и спокойствия, пестрота и неустойчивость 
настроений — есть не такая вещь, которой стоит пренебречь: это уже и есть 

1 Там же. С. 123
2 Там же. С. 123

Фото 1. 
Санкт-Петербург, 
Никольская 
единоверческая 
церковь, XIX век.



194

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Фото 2. Встреча архиерея. Рисунок А.А. Ухтомского. 
(СПбФ АРАН. Ф. 749. Оп. 3. Д. 35. Л. 7 об.

Фото 3. Архиерейское богослужение. Рисунок А.А. Ухтомского. 
(СПбФ АРАН. Ф. 749. Оп. 3. Д. 35. Л. 6.

Фото. 2, 3, 4 публикуются на договора №26-П-25 о представлении прав 
на публикацию документов архивного фонда между Санкт-Петербургским 
филиалом Архива РАН и Плотниковой Е.И.



Плотникова Екатерина Игоревна. Общественная и религиозная деятельность академика А. А. Ухтомского

195

начаток того духовного влияния, бессиль-
ной разбитости внимания, которое и есть 
главный наш внутренний враг, по убежде-
нию отцов 1.

В своих рассуждениях он ссылается 
на 75 правило VI Вселенского Константи-
нопольского Собора. Алексей Алексеевич 
описывает также этапы разрушения цер-
ковного знаменного пения в России, рас-
сматривая преодоление церковной тра-
диции отцов как следствие становления 
раннего русского либерализма и, прежде 
всего, духовного перерождения элиты об-
щества. В заключение Ухтомский форму-
лирует задачи единоверия как хранителя 
святоотеческой богослужебной традиции.

По завершении I Всероссийского Еди-
новерческого съезда Ухтомский продолжа-
ет активно работать в Никольском едино-
верческом приходе, и в июле 1912 году его 
избирают старостой прихода. Он становит-
ся также директором приходского мужско-
го реального училища. В июле 1917 года 

Ухтомский — делегат на II Всероссийском съезде единоверцев в Нижнем Нов-
городе, а осенью 1917 года участвует в заседаниях Всероссийского Поместного 
Собора Православной Церкви в Москве. Принимает активное участие в под-
готовке и выборах в 1918 году первого единоверческого епископа, которым 
в итоге голосования стал Святой новомученик владыка Симон Охтинский 2.

Глубокую религиозность А. А. Ухтомский пронес до последних дней своей 
жизни. В 1928–30е года Никольский единоверческий приход примкнул к ио-
сифлянскому движению.

По некоторым данным, в 1921 году Ухтомский принял монашеский по-
стриг под именем Алимпий. А в 1929 году (по другим источникам в 1931 году) 
А. А. Ухтомский был возведен в сан епископа с титулом Охтинский 3. Известно, 
что после окончательного разгрома прихода в 1932 году Ухтомский продолжал 
молитвенную практику в небольшой молельне у себя дома на 16 линии Васи-
льевского острова: «Помню молитвенный восторг и Алеши и Ани от всенощной 
в Никольском храме на Илью Пророка, после которой вся человеческая история 
как бы осветилась новым несказанным светом. В самом деле, А.А. постоянно 
наедине творивший установленные уставом Православной Церкви всенощные 
бдения, прекрасно знал огромнейшую сокровищницу годичного богослужебно-

1 Там же. С. 126.
2 Там же. С. 126.
3 Шкаровский М. В. Иосифлянство: течение в Русской Православной Церкви. СПб.: НИЦ «Мемо-

риал», 1999. С. 276.

Фото 4. Автопортрет. 
А.А. Ухтомский. 
(СПбФ АРАН.  Ф. 749. Оп. 3. Д. 47. Л. 1.



196

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

го круга. Он мог по памяти на славянском языке без конца цитировать в особен-
ности любимые им великопостные службы и Триодь Цветную. До своего второ-
го ареста уже в Ленинграде (в связи с изъятием церковных имуществ сидел А.А. 
недолго, т. к. был университетским представителем в Лен. Совете), А.А. очень 
часто читал нараспев и каноны, и жития святого или святых, чтимых в этот 
день, читал и положенные на большие праздники в синаксари слова Иоанна 
Златоуста или  какого-либо другого из знаменитых проповедников. Читал обыч-
но после обеда, а бывало, и поздно вечером после ужина. Затем, чем дальше 
шло безбожное время и развивался догляд за А.А., тем реже стали его чтения 
и глуше, шепотливее — без громкого, как раньше, пения — его молитвы. В по-
следнее время он стал особенно замкнутым и трудно достижимым человеком. 
Надежда Ивановна получила от него суровый и твердый наказ: не пускать лиш-
них, незнакомых людей за порог, а тем более в его комнаты. Кабинет же его, где 
находились лучшие иконы из его иконного собрания, где он писал и молился, 
вообще был издавна запретным. Он не позволял там никаких перестановок, 
никаких убираний и догляду», — писал о нем А. А. Золотарев 1.

А. А. Ухтомский — блестящий физиолог, иконописец, большой знаток древ-
нерусского церковного искусства, подвижник единоверия, который в тяжелые 
годы гонения на Православную Церковь остался твердым исповедником веры 
и духовным наставником осиротевшего после переворота 17-го года прихода 
Никольской единоверческой церкви в Санкт- Петербурге. Умер Алексей Алек-
сеевич в блокадном Ленинграде в августе 1942 года, сохранив глубокую право-
славную веру и преданное служение единоверию.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Золотарев А. А. Campo santo моей памяти. Мемуары. Художественная проза. 

Стихотворения. Публицистика. Философские произведения. Высказывания современ-
ников / Редактор- составитель В. Е. Хализев; ответственный редактор Д. С. Московская. 
СПб.: РОСТОК, 2016. — 958 с.

2. Ухтомский А. А. Доминанта. Статьи разных лет. 1887–1939. СПб.: Питер, 
2002. — 448с.

3. Ухтомский А. А. Интуиция совести: Письма. Записные книжки. Заметки на по-
лях. СПб.: Петербургский писатель, 1996. — 528 с.

4. Ухтомский А. А. Лицо другого человека: Из дневников и переписки / Сост. 
И. С. Кузьмичев. СПб.: Изд-во Ивана Лимбаха, 2008. — 664 с.

5. Ухтомский А. А. Статьи и выступления разных лет. Заметки на полях / Л. В. Со-
колова, сост., вступ.ст. СПб.: Изд-во СПб. ун-та, 2015. — 736 с.

6. Зеленогорский М. Л. Жизнь и труды архиепископа Андрея (князя Ухтомского). 
М: Мосты культуры; Иерусалим: Гешарим, 2011. — 446 с.

7. Синенко С. «Возлюбленным уфимцам посвящаю…». Жизненный путь епископа 
Андрея (Ухтомского) // Бельские просторы. Русская национальная философия в трудах 
ее создателей. 2004. № 04. — URL: /https://www.hrono.ru/text/2004/sin04_04.html (дата 
обращения 15.02.2024)

1 Золотарев А. А. Campo santo моей памяти. Мемуары. Художественная проза. Стихотворения. Пу-
блицистика. Философские произведения. Высказывания современников / Редактор- составитель 
В. Е. Хализев; ответственный редактор Д. С. Московская. СПб.: РОСТОК, 2016. С. 30.



Плотникова Екатерина Игоревна. Общественная и религиозная деятельность академика А. А. Ухтомского

197

8. Чубаров П. Академик А. А. Ухтомский как ученый и прихожанин Никольской 
единоверческой церкви Санкт- Петербурга [Доклад] // Конференция «100 лет Первого 
Всероссийского Съезда православных старообрядцев (единоверцев)» 17.12.2012. Санкт- 
Петербургская духовная академия.

9. Шкаровский М. В. Иосифлянство: течение в Русской Православной Церкви. 
СПб., 1999. — 400 с.

10. Санкт- Петербургский филиал Архива РАН. Ф. 749. Оп. 3. Д. 35, 47.

REFERENCES
1. Zolotarev A. A. Campo santo moej pamyati: memuary`. xudozhestvennaya proza. 

Stixotvoreniya. Publicistika. Filosofskie proizvedeniya. Vy`skazy`vaniya sovremennikov / 
Redaktor- sostavitel` V. E. Xalizev; otvetstvenny`j redaktor D. S. Moskovskaya. SPb.: ROSTOK, 
2016. — 958 s. (In Russian).

2. Uxtomskĳ A. A. Dominanta. Stat`i razny`x let. 1887–1939. SPb.: Piter, 2002. — 448s. 
(In Russian).

3. Uxtomskĳ A. A. Intuiciya sovesti: Pis`ma. Zapisny`e knizhki. Zametki na polyax. SPb.: 
Peterburgskĳ pisatel`, 1996. — 528 s. (In Russian).

4. Uxtomskĳ A. A. Liczo drugogo cheloveka: Iz dnevnikov i perepiski / Sost. 
I. S. Kuz`michev. SPb.: Izd-vo Ivana Limbaxa, 2008. — 664 s. (In Russian).

5. Uxtomskĳ A. A. Stat`i i vy`stupleniya razny`x let. Zametki na polyax / L. V. Sokolova, 
sost., vstup.st. SPb.: Izd-vo SPb. un-ta, 2015. — 736 s. (In Russian).

6. Zelenogorskĳ M. L. Zhizn` i trudy` arxiepiskopa Andreya (knyazya Uxtomskogo). M: 
Mosty` kul`tury`; Ierusalim: Gesharim, 2011. — 446 s. (In Russian).

7. Sinenko S. «Vozlyublenny`m ufimczam posvyashhayu…». Zhiznenny`j put` episkopa 
Andreya (Uxtomskogo) // Bel`skie prostory`. Russkaya nacional`naya filosofiya v trudax ee 
sozdatelej. 2004. № 04. — URL: /https://www.hrono.ru/text/2004/sin04_04.html (data 
obrashheniya 15.02.2024). (In Russian).

8. Chubarov P. Akademik A. A. Uxtomskĳ kak ucheny`j i prixozhanin Nikol`skoj 
edinovercheskoj cerkvi Sankt- Peterburga [Doklad] // Konferenciya «100 let Pervogo 
Vserossĳskogo S``ezda pravoslavny`x staroobryadcev (edinovercev)» 17.12.2012. Sankt- 
Peterburgskaya duxovnaya akademiya. (In Russian).

9. Shkarovskĳ M. V. Iosiflyanstvo: techenie v russkoj pravoslavnoj cerkvi. SPb., 1999. — 
400 s. (In Russian).

10. St. Petersburg Branch of the Archive of the Russian Academy of Sciences. Ф. 749. 
Оп. 3. Д. 35, 47.

Статья поступила в редакцию 06.02.2024; одобрена после рецензирования: 
17.03.2024; принята к публикации 10.04.2024.

The article was submitted 06.02.2024; approved after reviewing: 17.03.2024; ac-
cepted for publication 10.04.2024.



198

Научная статья 
УДК 257:247 
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–198–215 
EDN: BLNGUQ

«ЦЕРКОВНЫЕ ПРОИЗВОДСТВА»: 
ОПЫТ СОЗДАНИЯ И ПРОВЕДЕНИЯ КУРСА 

В ДУХОВНОЙ СЕМИНАРИИ

Георгий Владимирович Андрианов,
Костромская епархия, Кострома, Россия,

director44@inbox.ru
ORCID: 0000–0001–7534–6776

Аннотация. В статье систематизируется опыт органи-
зации и проведения факультатива «Церковные производ-
ства» для студентов очной формы обучения в Костромской 
духовной семинарии. Автором программы является свя-
щенник Георгий Андрианов (ректор КоДС на момент про-
ведения факультатива). Автор статьи предпринял труд 
впервые в истории отечественного духовного образова-
ния системно показать студентам семинарии важную 
обеспечительную часть церковной жизни. В результате 
проведённой работы создал авторский курс «Церковные 
производства». Практическая реализация курса осущест-
влялась в 2022/23 и 2023/24 уч. гг. в Костромской духов-
ной семинарии.

В начале статьи сформулированы теоретические осно-
вы курса, показаны его цель и задачи, обоснована акту-
альность для учебного процесса, указываются ожидаемые 
результаты обучения. Затем автор кратко рассказывает 
о посещении семинарскими группами КоДС конкретных 
производств. Материал сопровождается фотографиями. 
В заключении размещены выводы и рекомендации, кото-
рые сделаны на основании практического опыта.

Тезисы автора были апробированы в виде очного до-
клада на Международной научной конференции «Три века 
духовного образования в России: источники, персоналии, 

© Андрианов Г. В., 2025.

МЕТОДИКА ПРЕПОДАВАНИЯ

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 198–215
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 198–215 

Священник Георгий 
Андрианов,
кандидат богословия, 
директор Церковного на-
учно-исследовательского 
центра Костромской 
митрополии
/
Priest Georgy Andrianov,
PhD in Theology, Director of 
the Church Research Center 
of the Kostroma Archdiocese



199

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии

дискуссионные вопросы», состоявшейся в Вологодской духовной семинарии 07 ноя-
бря 2024 года.

Ключевые слова: Церковные производства, церковная утварь, изготовление све-
чей, просфорня, просфора, фабрика «Ортокс», изготовление мебели, Ипатьевский 
монастырь, швейное производство, ювелирная продукция религиозного назначения, 
иконопись, эксплуатация новых церковных зданий, организация производственных 
процессов, завод «Святой источник», ХХП «Софрино»

Для цитирования: Андрианов Г. В., свящ. «Церковные производства»: опыт соз-
дания и проведения курса в духовной семинарии // Ипатьевский вестник. 2025. № 2. 
С. 198–215. https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–198–215

TEACHING METHODOLOGY
Scientific article

"CHURCH PRODUCTIONS": 
THE EXPERIENCE OF CREATING AND CONDUCTING 

A COURSE IN A THEOLOGICAL SEMINARY

Georgy Vladimirovich Andrianov,
Kostroma diocese, Kostroma, Russia,

director44@inbox.ru

Abstract. The article systematizes the experience of organizing and conducting the elec-
tive course "Church production" for full-time students at Kostroma Theological Seminary. 
The author of the program is Priest Georgy Andrianov (rector of the KTS at the time of the 
elective). For the first time in the history of Russian theological education the author of the 
article has undertaken the work to systematically show seminary students an important part 
of the provision of church life. As a result of the work carried out, he created the author's 
course "Church productions". The practical implementation of the course was carried out in 
2022/23 and 2023/24 academic years. at the Kostroma Theological Seminary.

At the beginning of the article, the theoretical foundations of the course are formulated, 
its purpose and objectives are shown, its relevance to the educational process is substanti-
ated, and the expected learning outcomes are indicated. Then the author briefly talks about 
the visits of the KTS seminar groups to specific industries. The material is accompanied by 
photographs. The conclusion contains findings and recommendations based on practical 
experience.

The author's theses were tested in the form of an in-person report at the International 
Scientific Conference "Three Centuries of Theological Education in Russia: Sources, 
Personalities, and Controversial Issues", held at the Vologda Theological Seminary on 
November 07, 2024.

Keywords: Church productions, church utensils, candle making, prosphoria, prosphora, 
Ortox factory, furniture manufacturing, Ipatievsky Monastery, sewing production, jewelry 
for religious purposes, icon painting, operation of new church buildings, organization of 
production processes, Holy Spring factory, Sofrino Art Center

For citation: Andrianov G. V., priest. "Church productions": the experience of creating 
and conducting a course in a theological seminary // Ipatievsky vestnik. 2025. № 2. Р. 198–
215 (In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–198–215



200

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

От всякого труда есть прибыль,
а от пустословия только ущерб

Притч 14, 23

Дом вести — не бородой трясти
Костромская поговорка

Д
ЛИТЕЛЬНЫЙ срок административно- преподавательской работы в духовной 
семинарии приводит руководителя к постепенному пониманию необходи-

мости изучения некоторых важных вещей, которые в силу объективных причин 
выпадают из программы всего семинарского курса.

Так, например, молодой священник, поступая на приход сразу после выпу-
ска из стен духовной школы, слабо представляет себе огромную практическую 
сферу, призванную обеспечить богослужебные нужды храма. Далеко не все 
выпускники семинарий понимают, насколько трудоёмким, например, является 
процесс по приготовлению просфор для литургии или изготовлению свечей 
и церковной утвари. Отсюда возникает непонимание реальной стоимости необ-
ходимых изделий церковных производств, не осознаются временные затраты 
мастеров, перестаёт цениться труд изготовителей.

Всё это в совокупности приводит к неверным ожиданиям в сфере обеспе-
чения богослужения всем необходимым и, как следствие, — к конфликтным 
ситуациям. В этом нет вины молодого настоятеля, поскольку за всё время учёбы 
в духовной школе он ни разу не сталкивается с практической стороной приход-
ской жизни, за исключением, может быть, богослужебной практики или кра-
ткого знакомства с основами приходской бухгалтерии.

Наблюдая данную картину 25 лет, автор статьи предпринял труд впервые 
в истории отечественного духовного образования системно показать студентам 
семинарии важную обеспечительную часть церковной жизни и создал курс 
«Церковные производства» в виде факультатива для очного отделения духов-
ной семинарии 1. Практическая реализация курса осуществлялась в 2022/23 
и 2023/24 уч. гг. в Костромской духовной семинарии.

1. Теоретические основы. Церковные производства — это различные 
сферы деятельности, направленные на создание, изготовление и выработку 
продукции, применяемой в православном богослужении, а также напрямую 
или косвенно связанной с реализацией уставных задач структурных подраз-
делений Русской Православной Церкви.

Авторская программа факультативного курса «Церковные производства» 
ставит своей основной целью формирование у студентов более глубоких пред-
ставлений об основных церковных производствах, их взаимосвязях, решая 
при этом и ряд прикладных образовательных задач.

1 Приказ ректора Костромской духовной семинарии о введения факультатива «Церковные про-
изводства» № 30-ПР от 1 марта 2023 года // Архив Костромской духовной семинарии. Ф. При-
казы, распоряжения. Д.2023. Л.34.



201

Программа является новой разработкой для отечественной церковно- 
образовательной системы. Курс является интегративным, т. е. включает знания 
различных церковных дисциплин (Догматического богословия, Литургики, 
Церковной истории, Пастырского богословия, Практического руководства 
для пастырей, Правовых и экономических основ деятельности Русской Право-
славной Церкви и др.) в адаптированной для студентов первых лет обучения 
педагогически целесообразной форме.

Данная программа является актуальной, так как решает одну из ключевых 
педагогических задач обучения и воспитания — содействовать воспитанию 
свободной и ответственной личности будущего священнослужителя для служе-
ния в современных условиях. Программа рассматривает темы, охватывающие 
общую характеристику церковных производств как целостной динамично раз-
вивающейся системы, которая опирается на давние традиции, а также изучение 
отдельных аспектов и подсистем.

Содержание курса, прежде всего, ориентировано на темы и вопросы, с ко-
торыми сталкивается начинающий священнослужитель на приходе и которые 
недостаточно полновесно рассматриваются в базовом семинарском курсе обуче-
ния. Работа факультатива построена как интеграция учебного материала с актив-
ными формами деятельности студентов. При этом большое внимание уделяется 
ознакомлению с практической стороной вопроса с возможностью для студентов 
принять личное участие в работе различных церковных производств.

1.1. Цель курса: формирование более глубоких представлений о базовых 
понятиях, закономерностях, взаимосвязях в области организации приходского 
хозяйства, сохранности церковного имущества и обеспечения богослужения 
всем необходимым.

1.2. Задачи курса:
— способствовать улучшению усвоения знаний студентов в соответствии 

с современными требованиями;
— содействовать получению дополнительных знаний по предметам;
— стимулировать познавательную активность и интерес студентов к цер-

ковному служению;
— отрабатывать умения получать важную информацию из разнообразных 

источников и ориентироваться в ней, в том числе для решения задач познава-
тельного и практического характера;

— познакомиться с организацией церковного производства;
— рассмотреть основные стадии производства отдельных видов продукции 

церковного назначения;
— содействовать воспитанию свободной и ответственной личности буду-

щего священнослужителя или церковного работника, её социализации и дея-
тельности в современных условиях;

— заложить основы поисково- исследовательской деятельности учащихся.
1.3. Актуальность курса. Изучение данного факультативного курса при-

звано содействовать формированию у студентов целостного представления 
о тенденциях и закономерностях развития системы церковных производств, её 

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии



202

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

структуре, экономического базиса и духовной сферы, становлению финансовой 
и хозяйственной грамотности.

Факультатив поможет учащимся ориентироваться в текущей хозяйствен-
ной жизни приходов как основных структурных подразделений Русской Пра-
вославной Церкви. Практическая значимость курса — приобретение нужных 
знаний и навыков для церковного служения.

1.4. Количество часов по учебному плану. Всего курс занимает 20 часов 
(в течение двух учебных лет). Занятия не имеют жёсткой привязки к учебному 
плану, поскольку практическая организация экскурсий на производства не мо-
жет полностью зависеть от руководства духовной школы. Курс может препо-
даваться у студентов любого года обучения.

1.5. Планируемые результаты освоения курса. У студентов формируют-
ся: образ устройства системы церковных производств; уважение к церковной 
традиции изготовления предметов утвари, свечей, облачений и прочего; уваже-
ние к труду работников церковных производств и готовность к равноправному 
сотрудничеству; бережливое отношение к приходскому имуществу.

Курс воспитывает умение строить планы по возможной организации 
собственного церковного производства с учётом конкретных духовно- исто-
рических, социальных и экономических условий на месте служения. Студент 
получает возможность для формирования ориентации в системе церковных 
производств и в особенностях технологических процессов. Курс развивает у обу-
чающихся желания самовыражения, самореализации и социального признания 
через творческий подход к процессу производства всего необходимого для обе-
спечения богослужения.

2. Практический опыт организации курса «Церковные производства»
Практическая реализация курса осуществлялась в 2022/23 и 2023/24 уч. гг. 

в Костромской духовной семинарии. В данном разделе описаны проведённые 
занятия для учащихся КоДС во время посещения существующих церковных 
производств различной направленности. Содержание учебного курса с указа-
нием конкретных занятий на производствах приводится в Приложении 1 к на-
стоящей статье.

Занятие 1. Выпекание просфор и церковных хлебов. Просфорня. Пер-
вым занятием по курсу «Церковные производства» стало посещение самой 
большой просфорни на территории Костромской епархии, которая располо-
жена в цокольном этаже храма святого Ильи Пророка на центральной улице 
города 1. Посещение просфорни состоялось 15 марта 2023 года. Студенты про-
шлись пешком от семинарии, так как данное производство расположено вблизи 
духовной школы.

Ребят встретил священник Андрей Яковлев, который в тот момент завер-
шал обучение в КоДС и был хорошо знаком со всеми семинаристами. Батюшка 
давно занимался выпеканием просфор и подробно показал гостям весь процесс. 

1 Заметки о посещении просфорни 31 марта 2023 года // Личный архив священника Георгий 
Андрианова. Ф. 2023. Л.7.



203

Священник ознакомил собравшихся с современным оборудованием, показал 
разные виды печатей для артоса и просфор. Самая интересная часть занятия 
заключалась в том, что каждый желающий своими руками поучаствовал в из-
готовлении просфор. Отец Андрей заранее подготовил всё необходимое, чтобы 
за короткое время познакомить товарищей с просфорным делом. Во время за-
нятия он обращал внимание на типовые ошибки начинающих пекарей и давал 
советы по их исправлению.

Данное занятие имело большую практическую ценность для студентов. 
В конце урока батюшка раздал всем по только что испечённой просфоре. Посе-
щение просфорни ещё долго обсуждалось студентами. Большое сожаление вы-
сказали те учащиеся, которые не смогли присутствовать на занятии в тот день. 
Забегая вперёд, следует отметить, что именно с просфорни следует начинать 
курс «Церковные производства». С духовной точки зрения студенты знакомятся 
с самым важным изделием — будущим хлебом для Евхаристии, с педагогиче-
ской — сразу включаются в предмет и ждут новых занятий.

Занятие 2. Изготовление деревянной церковной утвари. Фабрика «Ор-
токс». Крупнейшее после ХХП «Софрино» церковное производство расположено 
в заводских корпусах фабрики «Ортокс», стоящих на берегу Волги в г. Костроме. 
Официальное название бренда пишется латиницей и заглавными буквами —
ORTOX. Визит на завод состоялся 31 марта 2023 года. Предприятие располо-
жено в шаговой доступности от духовной школы, поэтому заказывать автобус 
не пришлось.

Гостей встретил создатель холдинга и генеральный директор Павел Ми-
хайлович Клочков. Руководитель показал семинаристам все цеха, кроме по-

Фото 1. Занятие в просфорне Ильинской церкви. Кострома, 15 марта 2023 года

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии



204

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

мещений по обработке металлов, осмотр которых не был предусмотрен темой 
занятия. Упор был сделан на столярном производстве всех видов церковной 
мебели, в чём «Ортокс» имеет большой опыт. Ребята увидели крупное столярное 
производство, сборочные цеха, помещения для покраски изделий. Кроме того, 
гостям показали организацию склада, торговый отдел, а также специальное 
помещение для фото- и видеосъёмок презентаций готовой продукции.

После подробной экскурсии семинаристов напоили чаем с вкусными пиро-
гами. Во время трапезы имел место рассказ директора о необходимости тесной 
работы с клиентами завода. Павел Михайлович поделился своими соображе-
ниями о том, что церковное производство обязано учитывать пожелания за-
казчиков, так как каждый храм по-своему индивидуален и может иметь осо-
бые требования к изделиям. Ребята оценили политику постоянных инноваций 
в «Ортоксе» и высокую культуру организации производства. В конце встречи был 
сделан общий снимок на узнаваемой высокой лестнице внутри предприятия.

Занятие 3. Свечное производство. Монастырский свечной цех. 5 апреля 
2023 года состоялось занятие по изучению производства церковных свечей. Для 
этого группа студентов семинарии посетила свечной цех Свято- Троицкого муж-
ского Ипатьевского монастыря г. Костромы, расположенный в одной из древних 
башен обители.

Семинарскую группу встретил преподаватель КоДС и казначей монастыря, 
магистр богословия иеромонах Никон (Касярум), который привёл собравшихся 
в свечной цех. Здесь трудники обители изготавливают свечи из воска. Начало 
производства собственных свечей связано с заботой о превосходных фресках 
Троицкого собора обители со стороны наместника монастыря — на тот момент 
проректора по научной работе Костромской духовной семинарии, члена Сино-
дальной богослужебной комиссии Русской Православной Церкви.

Семинаристам объяснили, что восковые свечи дают меньше копоти, чем 
парафиновые. Это позволяет держать древнюю стенопись в надлежащем состо-

Фото 2.
Директор 
фабрики 
церковной 
утвари 
«Ортокс» 
П.М. Клочков 
показывает 
изделия 
предприятия. 
Кострома, 
31 марта 
2023 года.



205

янии. Изготовление свечей осущест-
вляется в монастыре по старинной 
технологии, которая не рассчитана 
на скорость процесса и большой объ-
ём производства. Автоматический же 
способ крупного свечного производ-
ства ребята увидели во время посеще-
ния ХХП «Софрино» весной 2024 года.

Занятие имело особую ценность 
в том, что все желающие могли при-
нять участие в изготовлении свечей 1. 
Отличную атмосферу создавал медо-
вый запах новых свечей. Группу сопро-
вождал профессиональный фотограф 
Яна Феофанова, которая создала це-
лый фотоальбом занятия. По оконча-
нии урока отец Никон подарил всем 
по большой свече, которые семинари-
сты сделали своими руками.

Занятие 4. Швейное производ-
ство. Епархиальная швейная мастер-
ская. 3 мая 2023 года студенты КоДС 
посетили швейную мастерскую при Костромском епархиальном управлении. 
Это небольшое производство расположено в цокольном этаже администра-

1 Изготовление свечей в Ипатьевском монастыре // Костромская духовная семинария: Офици-
альный канал Костромской духовной семинарии: аккаунт в Telegram. 5 апреля 2023. — URL: 
https://t.me/s/seminaria44/1533 (дата обращения: 27.10.2024).

Фото 3. Работа послушника в свечном 
цехе Ипатьевского монастыря.
 Фото Яны Феофановой. Кострома, 
5 апреля 2023 года

Фото 4.
Полки 
епархиальной 
швейной 
мастерской. 
Кострома, 
3 мая 2023 года

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии



206

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

тивного здания в близи семинарии. Здесь трудится несколько швей, которые 
выполняют заказы не только правящего архиерея, но и приходского духовен-
ства. В 2024 году швейная мастерская отметила 30-летие и является старейшим 
подобным предприятием в России.

Труженицы предприятия наглядно показали основные этапы изготовления 
облачений для духовенства и рассказали о широкой номенклатуре изделий, 
которую выполнял цех за время своего существования. Гостей особо заинтере-
совало, что епархиальные швеи также работают со староверческими общинами 
и имеют навыки изготовления богослужебных одежд для старообрядцев. Кро-
ме того, гостям продемонстрировали все виды тканей и большой ассортимент 
фурнитуры, объяснили правила их сочетания при пошиве различных изделий 
церковного назначения (плащаниц, покровцов, напрестольных облачений и по-
рывал, закладок для богослужебных книг и т. д.).

Во время визита гости активно делали снимки на мобильные телефоны 
различных производственных этапов и постоянно задавали уточняющие вопро-
сы. Оказалось, что на первый взгляд понятная область работы портного, имеет 
свою особую специфику для изготовления предметов церковного убранства. 
По завершении визита гости сделали общее фото 1.

Занятие 5. Производство ювелирных изделий религиозного назначе-
ния. Ювелирная столица России. День 20 сентября 2023 года запомнился студен-
там Костромской духовной семинарии благодаря посещению Ювелирной столи-

1 Заметки о посещении швейного производства 3 мая 2023 года // Личный архив священника 
Георгий Андрианова. Ф. 2023. Л.27.

Фото 5. Осмотр цехов на ювелирном производстве. Красное-на-Волге, 
20 сентября 2023 года



207

цы России — посёлка городского типа Красное-на- Волге Костромской области. 
Каждое второе ювелирное изделие в стране изготовлено местными мастерами. 
Здесь состоялось занятие на тему «Производство ювелирных изделий религиоз-
ного назначения». Для его организации потребовалось заказать автобус.

Семинаристы посетили один из ювелирных заводов. Гостей радушно встре-
тила хозяйка предприятия, которая показала собравшимся основные этапы 
изготовления ювелирных изделий религиозного назначения. В процессе обхода 
производственных цехов ребята увидели, как создаются и светские украшения 
из серебра. Учащиеся отчасти поняли трудоёмкий процесс появления разных 
ценностей, смогли воочию оценить сложность организации ювелирного про-
изводства, осознать масштаб затрат на безопасность завода. Ребята осмотрели 
два цеха, расположенных в разных частях посёлка. Второй оказался в центре 
и совсем рядом с Красносельским музеем ювелирного и народно- прикладного 
искусства, филиалом ОГБУК «Костромской государственный историко- 
архитектурный и художественный музей- заповедник» 1.

Поэтому по окончании основного занятия было принято решение посетить 
экспозицию по ювелирному искусству. Два этажа разных ценностей произвели 
большое впечатление на студентов. Среди экспонатов музея находится натель-
ный крест, который является первым известным экземпляром с прототипом 
надписи «Спаси и Сохрани». Сделан он в фабричной серии красносельскими 
ювелирами. Именно из костромских цехов начали расходиться по всея России 
крестики с такой надписью. В отличие от сложившегося стереотипа о её древ-
ности, она начинает массово возникать на крестиках только в начале ХХ века 2.

Нужно ли говорить об объёме фотографий, сделанных студентами КоДС 
в тот день? Наверное, это занятие стало рекордным по количеству снимков, 
сделанных как в музее, так и на ювелирном заводе.

Занятие 6. Иконописное дело. Мастерская иконописных курсов. Курс 
«Церковные производства» не мог обойтись без знакомства с почётным делом 
иконописцев. В Костроме с древности существует собственная иконописная 
школа, которая отличается особой гаммой красок. Наилучшие современные 
образцы икон костромской школы находятся в иконостасе Богоявленского со-
бора Костромского кремля.

Посещение студии Иконописных курсов при Костромской духовной се-
минарии «Лик» в г. Костроме состоялось 10 ноября 2023 года. Гостей встрети-
ла руководитель курсов Николаева Елена Михайловна. В тот момент студия 
располагалась совсем рядом с семинарией на Кадыевском переулке, поэтому 
учащиеся дошли на занятие пешком.

Елена Михайловна познакомила семинаристов с основными этапами из-
готовления православной иконы, объяснила основы техники по подготовке 

1 Заметки о посещении ювелирных производств 20 сентября 2023 года // Личный архив свя-
щенника Георгий Андрианова. Ф. 2023. Л.29.

2 Подробнее см.: Андрианов Г. В., свящ. Надписание «Спаси и Сохрани» на нательном кресте —
новая традиция, отличающаяся от практики староверов // Диалог: Альманах: Приложение 
к научно- богословскому журналу Костромской духовной семинарии «Ипатьевский вестник». 
Кострома: Костромская духовная семинария, 2023. № 2. С. 114–120.

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии



208

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

досок и приготовления красок, рассказала о необходимости особого духовного 
настроя при написании святых образов. Ребята смогли увидеть слушателей 
школы за работой над иконами в разной степени готовности. Это занятие по-
казало, что семинаристы в целом довольно неплохо представляют себе основы 
иконописи. Между тем студенты узнали массу нюансов, о которых ранее даже 
не догадывались.

По окончании занятия были сделаны общие снимки на память. Вообще, 
за время всего курса «Церковные производства» на семинарских интернет- 
ресурсах публиковалось мало отчётных снимков, так как проект изначально 
понимался как экспериментальный. Только практическая реализация всей на-
меченной программы подтвердила его необходимость для воспитательного 
процесса, педагогическую оправданность и востребованность студентами.

Занятие 7. Особенности содержания и эксплуатации новых церков-
ных объектов капитального строительства. Костромской кремль. 16 ноября 
2023 года студенты КоДС посетили Богоявленский собор Костромского кремля, 
который был освящен Святейшим Патриархом Кириллом 24 сентября 2023 года. 
Семинаристы были задействованы при обеспечении Первосвятительского ви-
зита на разных послушаниях, поэтому видели всю так сказать парадную часть 
возрождённого собора. Тема же данного занятия подразумевала знакомство 
с хозяйственной стороной объекта и посещение закрытых помещений храма, 
которые обеспечивают его функционирование.

Группу встретил архитектор Костромской епархии иерей Михаил Мосто-
вой, который курировал возрождение храма с момента закладки. Батюшка хо-
рошо знаком со всеми нюансами строительства и содержания объекта, поэтому 
с радостью откликнулся на предложение провести занятие на тему «Особенно-
сти содержания и эксплуатации новых церковных объектов капитального стро-
ительства». Отец Михаил познакомил собравшихся с особенностями современ-
ных церковных зданий и сооружений. Он продемонстрировал работу скрытых 

Фото 6.
В иконописной 
студии «Лик». 
Кострома, 
10 ноября 
2023 года



209

от глаз систем здания, объяснил принципы функционирования современных 
теплосетей и электрики, пожарной и охранной сигнализации нового времени, 
рассказал о работе лифтов в кремлёвской колокольне, отметил особенности 
ухода как за новым зданием, так и за старинными церковными постройками.

Собравшиеся слушали с большим интересом. Многие из присутствовавших 
уже не раз были в Кремле, но впервые познакомились с объектом не как бого-
мольцы, а как смотрители. Показанные инженерные решения и архитектурные 
тонкости, надеемся, будут учтены ими во время служения в новопостроенных 
храмах после рукоположения. После занятия гости сделали общий снимок 1.

Занятие 8. Организация производства (на примере изготовления бу-
тилированной воды). Завод «Святой источник». 7 февраля 2024 года студенты 
КоДС побывали на костромском заводе по производству воды «Святой источ-
ник». Легендарному предприятию летом 2024 года исполнилось 30 лет. Семи-
наристов встретил исполнительный директор Сергей Александрович Первушин

Гости посетили деревянную Никольскую церковь на территории комплек-
са, административное здание, производственные помещения, лабораторию 
и скважины. Семинаристы увидели сложную систему фильтрации, конвейеры 
на линии разлива, машины по наклейке этикеток и упаковки. Особое внимание 
гости уделили большой витрине, где представлены образцы всей продукции, 
которую  когда-либо выпускал «Святой источник» 2.

После экскурсии ребят напоили чаем с конфетами, рассказали об истории 
завода и ответили на многочисленные вопросы. Автор курса поделился своими 
воспоминаниями об истории разработки торговой марки «Святой источник» 

1 Заметки о посещении Костромского кремля 16 ноября 2023 года // Личный архив священни-
ка Георгий Андрианова. Ф. 2023. Л.32.

2 Семинаристы на «Святом Источнике» // Костромская духовная семинария: Официальный 
канал Костромской духовной семинарии: аккаунт в Telegram. 28 февраля 2024. — URL: 
https://t.me/s/seminaria44/1965 (дата обращения: 27.10.2024).

Фото 7.
Посещение 
технических 
помещений 
Богоявленского 
собора. 
Костромской 
кремль, 
16 ноября 
2023 года

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии



210

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

и подготовке завода к запуску, чему являлся свидетелем более тридцати лет 
назад. Высокотехнологичный процесс изготовления произвёл на всех завора-
живающее впечатление. Занятие помогло семинаристам осознать ценность 
коллективного труда и важность его правильной организации, а также заду-
маться о возможности создания небольших производств на приходах. На память 
о визите сделали несколько общих фотографий.

9. Особенности изготовление изделий церковной утвари из металла. 
ХХП «Софрино». Завершающим занятием факультативного курса «Церковные 
производства» стала поездка костромских семинаристов на художественно- 
производственное предприятие Московской Патриархии «Софрино». Студенты 
КоДС увидели домовой храм во имя прп. Серафима Саровского, который показал 
настоятель протоиерей Вадим Поликопа. Батюшка с любовью вспоминал ко-
стромского архиепископа Алексия (Фролова; †2013), который принимал непо-
средственное участие в создании этого храма. Церковь расположена на втором 
этаже административного корпуса, за которым находятся заводские цеха.

Затем костромичи осмотрели прекрасный музей предприятия, который 
расположен в том же здании на первом этаже. В экспозиции представлено боль-
шое количество наиболее искусных произведений современных патриарших 
мастеров. Далее группа вошла на производственную часть территории завода. 
Гостям удалось ознакомиться практически со всеми линиями, начиная со свеч-
ного производства и заканчивая изготовлением церковных орденов. Особое 
внимание уделялось цехам по изготовлению и сборке металлических изделий 
религиозного назначения 1.

1 Поездка на завод «Софрино» // Костромская духовная семинария: Официальный канал Ко-
стромской духовной семинарии: аккаунт в Telegram. 24 мая 2024. — URL: https://t.me/s/

Фото 8. Экскурсия на завод «Святой Источник». Кострома, 7 февраля 2024 года



211

Во время обхода произ-
водства было заметно, что сре-
ди софринских рабочих име-
ются люди малоцерковные. 
На них визит семинарской 
группы производил позитив-
ное впечатление. По времени 
наша экскурсия была разбита 
на две части, между которыми 
семинаристы пообедали в сто-
ловой предприятия. Ребята 
дружно спели молитву до и по-
сле трапезы, что воодушевляю-
ще подействовало на работни-
ков завода, которые во время 
обеденного перерыва увидели 
большое число своих будущих 
заказчиков.

По завершении экскурсии 
костромичи сделали общую 
фотографию на фоне предпри-
ятия, а затем смогли посетить 
магазин и приобрести изделия 
предприятия для домашней 
молитвы. Посещение крупней-
шего в мире православного 
предприятия произвёло неиз-
гладимое впечатление на сту-
дентов. Увиденное оживлённо 
обсуждалось ими на всём об-
ратном пути в Кострому. В этот 
день перед визитом на завод 
ребята побывали в Церковно- 
ар хеологическом кабинете 
Мос ковской духовной акаде-
мии и смогли наглядно посмо-
треть и оценить живую преемственность церковного производства от царских 
мастерских до софринских цехов. С группой ездила фотограф Яна Феофанова, 
которая запечатлела всё показанное для истории.

Выводы и рекомендации. По опыту организации и руководства курсом 
«Церковные производства» можно сформулировать следующие рекомендации.

1. Группа. Семинарскую группу следует формировать из желающих оз-
накомиться с церковными производствами. Занятия проводятся в свободное 

seminaria44/2081 (дата обращения: 27.10.2024).

Фото 8. Костромская делегация на ХХП «Софрино». 
Фото Яны Феофановой. Подмосковье, 
23 мая 2024 года

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии



212

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

время от других учебных мероприятий. Поначалу это будет небольшая команда, 
но число желающих подключиться к курсу заметно увеличится после первых 
занятий. Интересно, что в составе группы КоДС были также преподаватели 
и сотрудники, некоторые из которых приходили с детьми.

2. Занятие. Каждое занятие состоит из небольшой подготовительной ча-
сти. Как правило, подготовительная часть включает в себя общие сведения 
об истории конкретного производства, обоснование его важности для церков-
ных целей, описание основных процессов, которые предстоит увидеть обучаю-
щимся. Подготовительную часть можно проводить в точке сбора. Лучше всего 
это получается делать по пути на производство в автобусе по микрофону.

3. Время. Курс состоит из восьми занятий, на которые выделяется 20 часов. 
На практике количество часов не стоит планировать одинаково на каждое за-
нятие. Кроме того, здесь не учитывается время, которое необходимо для того, 
чтобы добраться до производства. Некоторые из них находятся в пешей доступ-
ности, а другие требуют организации транспорта и больших временных затрат 
на дорогу. Как правило, пребывание на производстве затягивается по разным 
причинам. В основном это происходит потому, что студенты начинают под-
робно знакомиться с процессом изготовления, задают уточняющие вопросы, 
просят разрешения сделать  что-то самостоятельно, а, увлёкшись, долго не хотят 
уходить и т. п.

4. На заводе. Представители предприятия со своей стороны стремятся уло-
житься в указанные рамки. Принимающей стороне всегда приятно пребывание 
гостей и интерес к их профильной сфере деятельности, но практика показывает, 
что следует знать меру, чтобы не стать препятствием для налаженного произ-
водственного процесса. Договорённость с руководством производствами о по-
сещении семинаристами следует осуществлять заранее, а также постоянно быть 
на связи с ответственным лицом для того, чтобы в целом представлять формат 
занятия и маршрут группы.

Практическая реализация курса «Церковные производства» позволяет так-
же сделать определенные выводы.

1. Позитивные результаты от занятий не заставляют себя долго ждать. По-
мимо решения общевоспитательных вопросов по улучшению климата в студен-
ческом коллективе и психологической разгрузке от поездок в интересные цеха, 
следует отметить и достижение важных педагогических целей. Студенты более 
осмысленно подходят к учёбе как к процессу подготовки к предстоящему цер-
ковному служению, обсуждают в своей среде новую информацию и даже при-
думывают способы оптимизации тех или иных производственных процессов. 
Приобретение небольших знаний и навыков в области церковных производств 
помогает выпускникам более уверенно чувствовать себя перед поступлением 
на приходское служение.

2. По имеющемуся опыту проведения курса со студентами КоДС следует 
отметить, что теоретически факультатив можно провести и в течение одного 
учебного года. Однако, это представляется нецелесообразным из педагогиче-
ских соображений. Насыщенный график посещения разных производств может 



213

сформировать у обучающихся неверный взгляд на основной учебный процесс, 
поскольку будет иметь место очевидный перекос в практическую сторону.

3. В целом курс «Церковные производства» достаточно пластичен и гибок. Он 
может подойти для любой духовной школы, поскольку сейчас практически везде 
есть просфорни, швейные и иконописные мастерские, свечные производства, 
а также столярные и ювелирные цеха. Местный колорит будет только в плюс. На-
пример, в Санкт- Петербурге на территории Петропавловской крепости в июне 
2024 года открылся музейно- производственный комплекс «Монетный двор», где 
наглядно демонстрируются все этапы изготовления ценных изделий. Автор по-
сетил музей в сентябре 2024 года и имел возможность увидеть процесс создания 
юбилейных нагрудных медалей к 80-летию Великой Победы (к весне 2025 года).

4. Для получения общих представлений о производстве можно договорить-
ся о посещении любого крупного завода в своём регионе, где есть возможность 
увидеть основы складского хранения, фабричную логистику, работающий кон-
вейер и т. п. Что касается посещения таких крупных производств как костром-
ского завода церковной утвари «Ортокс» или хозяйственно- производственного 
предприятия «Софрино», то такие визиты потребуют отдельной организатор-
ской работы. При этом посещение таких заводов следует делать итоговым за-
нятием по курсу.

5. Практика показала, что пройденный в Костромской духовной семинарии 
курс «Церковные производства» не обременяет студентов и приносит большую 
пользу. С учебной точки зрения он не требует больших временных и финансо-
вых затрат. Визиты на ближние производства обходятся без транспорта, а по-
сещение дальних заводов можно совмещать с паломническими поездками, 
которые совершаются во всех духовных школах. Опытным путём установлено, 
что содержание курса охватывает основной массив данных, связанных с цер-
ковными производствами.

6. При необходимости в него можно включать новые занятия. Из возмож-
ных дополнений — знакомство с производством церковного вина. Насущный 
интерес здесь довольно большой, так как некачественные марки кагора и вин-
ный контрафакт, как представляется, нужно уметь определять будущему свя-
щеннослужителю во избежание понятных проблем. Кроме того, можно уделить 
отдельное внимание производствам, связанным с ритуальными услугами и из-
готовлением надгробий. Весьма интересным видится и посещение колокололи-
тейного производства. Решение о других занятиях следует принимать, исходя 
из местных особенностей и возможностей.

7. Следует сказать, что живое наблюдение за грамотной работой другого 
человека вдохновляет каждого. Особенно, если этот производственный процесс 
связан с предстоящим служением семинаристов. В связи с этим духовная шко-
ла имеет все возможности для организации курса «Церковных производств». 
Будущий батюшка должен увидеть как из бесформенной горячей массы воска 
возникают свечи, как обычный брусок становится частью иконостаса, как юве-
лир покрывает эмалью церковный орден. Этот опыт навсегда останется в сердце 
обучающихся, за который они будут благодарны. И не забудьте делать общие 
снимки, так как такие фотографии не стираются из памяти.

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии



214

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Приложение 1.
Содержание учебного курса «Церковные производства» 

в Костромской духовной семинарии в период 2022/23 и 2023/24 уч. гг.

Содержание 
учебного предмета Часы Форма организации 

учебных занятий
Основные виды учебной 

деятельности Дата

Тема 1.
Выпекание просфор 
и церковных хлебов

32 Посещение Прос форни 
при казачьем Ильин-
ском храме г. Костромы

Знакомство со всеми этапами 
изготовления просфор и цер-
ковных хлебов. Практическое 
участие в выпекании. Печати 
на просфорах и артосе. Основ-
ные ошибки начинающих

15.03.23

Тема 2.
Изготовление дере-
вянной церковной 
утвари

33 Посещение фабрики 
по изготовлению 
цер ковной утвари «Ор-
токс» в г. Костроме

Знакомство с основными этапа-
ми по производству церковной 
мебели и утвари. Специалисты 
за работой

31.03.23

Тема 3.
Свечное производ-
ство

2 Посещение Свечного 
цеха Свято- Троицкого 
Ипатьевского монасты-
ря г. Костромы

Знакомство с процессом изго-
товления свечей и практическое 
участие. Виды воска. Типо-
вые размеры свечей. Участие 
студентов в производственном 
процессе

05.04.23

Тема 4.
Швейное произ-
водство

21 Посещение Швейного 
цеха при Костромской 
епархиальном управле-
нии в г. Костроме

Ознакомление с основными 
видами швейного производства 
при изготовлении церковных 
облачений и сопутствующих 
изделий. Изучение текстильной 
продукции

03.05.23

Тема 5.
Производство 
ювелирных изделий 
религиозного на-
значения

33 Посещение ювелир-
ной фабрики и Музея 
ювелирного искусства 
в п. Красное-на- Волге 
Костромской области

Знакомство с основными этапа-
ми изготовления церковных из-
делий (крестиков, медальонов, 
цепочек и пр.) из драгоценных 
металлов. Исторический аспект. 
Ювелиры за работой

20.09.23

Тема 6.
Иконописное дело

33 Посещение студии 
Иконописных курсов 
при Костромской 
духовной семинарии 
«Лик» в г. Костроме

Знакомство с основными этапа-
ми при работе над написанием 
святых образов. Иконописцы 
за работой

10.11.23

Тема 7.
Особенности со-
держания и экс-
плуатации новых 
церковных объектов 
капитального строи-
тельства

11 Посещение комплекса 
зданий Костромского 
кремля

Знакомство с особенностями 
современных церковных зданий 
и сооружений. Практическая 
демонстрация основ по содер-
жанию таких объектов. Отличия 
от старинных построек

16.11.23



215

Содержание 
учебного предмета Часы Форма организации 

учебных занятий
Основные виды учебной 

деятельности Дата

Тема 8.
Организация произ-
водства (на примере 
изготовления бутили-
рованной воды)

21 Посещение производ-
ственного комплекса 
завода «Святой источ-
ник» в г. Костроме

Изучение примера 
по возможной организации 
коммерческого производства 
для реализации уставных задач 
церковных учреждений

07.02.24

Тема 9. Особенно-
сти изготовление 
изделий церковной 
утвари из металла

14 Посещение 
ХПП «Софрино» 
(Московская область)

Знакомство с крупнейшим 
церковным производством. 
Посещение сборных цехов. 
Специалисты за работой

23.05.24

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ
1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. – М.: Издатель-

ство Московской Патриархии Русской Православной Церкви, 2022. — 1376 с.
2. Андрианов Г. В., свящ. Надписание «Спаси и Сохрани» на нательном кресте —

новая традиция, отличающаяся от практики староверов // Диалог: альманах: Приложе-
ние к научно- богословскому журналу Костромской духовной семинарии «Ипатьевский 
вестник». Кострома: Костромская духовная семинария, 2023. № 2. С. 114–120.

3. Архив Костромской духовной семинарии.
4. Личный архив священника Георгия Андрианова.
5. Костромская духовная семинария: Официальный канал Костромской духовной 

семинарии: аккаунт в Telegram. 2023–2024 гг.

REFERENCES
1. Bibliya. Knigi Svyashhennogo Pisaniya Vetxogo i Novogo Zaveta. – M.: Izdatel`stvo 

Moskovskoj Patriarxii Russkoj Pravoslavnoj Cerkvi, 2022. — 1376 s.
2. Andrianov G. V., svyashh. Nadpisanie «Spasi i Soxrani» na natel`nom kreste — nov-

aya tradiciya, otlichayushhayasya ot praktiki staroverov // Dialog: al`manax: Prilozhenie 
k nauchno- bogoslovskomu zhurnalu Kostromskoj duxovnoj seminarii «Ipat`evskĳ vestnik». 
Kostroma: Kostromskaya duxovnaya seminariya, 2023. № 2. S.114–120.

3. Arxiv Kostromskoj duxovnoj seminarii.
4. Lichny`j arxiv svyashhennika Georgiya Andrianova.
5. Kostromskaya duxovnaya seminariya: Oficial`ny`j kanal Kostromskoj duxovnoj 

seminarii: akkaunt v Telegram. 2023–2024 gg.

Ст атья поступила в редакцию 11.12.2024; одобрена после рецензирования 
13.01.2025; принята к публикации 5.02.2025.

The article was submitted 11.12.2024; approved after reviewing 13.01.2024; ac-
cepted for publication 5.02.2025.

Андрианов Г. В.. «Церковные производства»: опыт создания и проведения курса в духовной семинарии



216
© Морозов Н. Г., 2025.

 ПРАВОСЛАВИЕ И КУЛЬТУРА

Ипатьевский вестник. 2025. №2 (30). С. 216–222
Ipatievsky vestnik. 2025. № 2 (30). Р. 216–222 

Научная статья 
УДК 261:8(091) 
DOI: 10.24412/2309–5164–2025–2–216–222 
EDN: CPCXJH

ДУХОВНЫЕ И НРАВСТВЕННЫЕ ЦЕННОСТИ 
В ТВОРЧЕСТВЕ ПОЭТА А. ЖИГУЛИНА 
О ВЕЛИКОЙ ОТЕЧЕСТВЕННОЙ ВОЙ НЕ
(к 80-летию Победы в Великой Отечественной вой не)

Николай Георгиевич Морозов,
Костромской государственный университет, 

г. Кострома, Россия 
fortepianopedagog@gmail.com

Аннотация. В статье рассматривается отражение 
духовно- нравственных ценностей в творчестве поэта 
Анатолия Жигулина о Великой Отечественной вой не. 
Настоящая публикация разделена на три части, в которых 
проводится краткий анализ трех разных стихотворений.

В первой части сделана попытка раскрыть знамение 
православных Святых и храмов в патриотическом спа-
сении России от гитлеровской нечисти в годы Великой 
Отечественной вой ны. Автор статьи также приводит под-
крепляющие его доводы рассказы родственников, сражав-
шихся на фронтах Великой Отечественной вой ны.

Во второй части сделана попытка уяснить историко- 
культурные истоки отношения русского солдата и рус-
ского народа к Великому Дню Победы 9-го мая 1945 года. 
Автор статьи полагает, что за всеми медалями, посвя-
щенными победам русского оружия в освободительных 
вой нах — от Шипки до Берлина — стоит Один худож-
ник — Господь, с Его Всевидящим оком и лучистой звез-
дой. Оттого и непобедимы мы — русские солдаты во веки 
веков.

В третьей части сделана попытка показать истори-
ческое значение одного из видов стрелкового оружия — 

Николай Георгиевич 
Морозов, 
кандидат филологи-
ческих наук, доцент, 
Почетный работник выс-
шего и профессионального 
образования РФ
/
Morozov Nikolay 
Georgievich,
PhD of Philological Sciences, 
Associate Professor,
honorary Worker of Higher 
and Professional Education 
of the Russian Federation



217

Морозов Н. Г. Духовные и нравственные ценности в творчестве поэта А. Жигулина о Великой Отечественной...

самозарядной винтовки Токарева (СВТ) — в годы Великой Отечественной вой ны 
и в наши дни — воспитывающие юных защитников Отечества.

Ключевые слова: чудо Святого Георгия, преображение солдат, духовные ис-
токи победы, геральдика Победы, связь поколений, стрелковое оружие, память 
поколений

Для цитирования: Морозов Н. Г. Духовные и нравственные ценности в творчестве 
поэта А. Жигулина о Великой Отечественной вой не // Ипатьевский вестник. 2025. 
№ 2. С. 216–222. https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–216–222

ORTHODO XY AND CULTURE
Scientific article

SPIRITUAL AND MORAL VALUES IN THE WORKS 
OF THE POET A. V. ZHIGULIN 

ABOUT THE GREAT PATRIOTIC WAR

(dedicated to the 80th anniversary of Victory 
in the Great Patriotic War)

Nikolai Georgievich Morozov,
Kostroma State University, Kostroma, Russia

fortepianopedagog@gmail.com

Abstract. The article examines the reflection of spiritual and moral values   in the works 
of the poet Anatoly Zhigulin about the Great Patriotic War. This publication is divided into 
three parts, in which a brief review of three different poems is carried out.

The first part attempts to reveal the sign of Orthodox Saints and churches in the patri-
otic salvation of Russia from the Nazi evil spirits during the Great Patriotic War. The author 
of the article also provides supporting arguments from relatives who fought on the fronts of 
the Great Patriotic War.

The second part attempts to clarify the historical and cultural origins of the attitude of 
the Russian soldier and the Russian people to the Great Victory Day of May 9, 1945. The au-
thor of the article believes that behind all the medals dedicated to the victories of Russian 
arms in the liberation wars — from Shipka to Berlin — there is One artist — the Lord, with 
His All- Seeing Eye and Radiant Star. That is why we, Russian soldiers, are invincible for-
ever and ever.

In the third part, an attempt was made to show the historical significance of one of the 
types of small arms — the Tokarev self-loading rifle (SVT) — during the Great Patriotic War 
and in our days — educating young defenders of the Fatherland.

Keywords: miracle of St. George, transformation of soldiers, spiritual sources of victory, 
heraldry of Victory, connection of generations, firearms, memory of generations

For citation: Morozov N. G. Spiritual and moral values in the works of the poet 
A. V. Zhigulin about the Great Patriotic war // Ipatievsky vestnik. 2025. № . 2. Р. 216–222 
(In Russian). https:// doi.org/10.24412/2309–5164–2025–2–216–222



218

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Т
ВОРЧЕСТВО советского и российского поэта Анатолия Владимировича 
Жигулина часто характеризуют как «тихая лирика» 1. Он пишет о родине, 

о любви, о природе. Его стихи часто имеют духовно- нравственное содержание. 
Так в «произведениях А. В. Жигулина самых разных лет часто можно встретить 
слова: храм, церковь, Бог, Господи, Рождество, Пасха, Великий Пост, Троица, 
Крещение, молитва, свеча, причащение, исповедь, покаяние, венчание, коло-
кола, душа, вера, религия, духовность, патриотизм и др. В его дневниковых 
книжках и рабочих тетрадях рассказывается, как рождались такие стихи 
и проза» 2. В настоящей статье читателю предлагается краткий анализ трех 
стихотворений о родине А. В. Жигулина, посвященных Великой Отечественной 
вой не, в которых внешнее патриотическое содержание наполнено внутренним 
духовным смыслом.

Часть 1. Мотив чудесного выступления на защиту России святого ве-
ликомученика Георгия Победоносца в стихотворении Анатолия Жигулина 
«Упал снаряд, и совершилось чудо…» (1976 г.)

Мне выпало редкое счастье расти в семье военного врача, участника Ве-
ликой Отечественной вой ны. Мой тесть защищал Ленинград и был свидетелем 
чудесного спасения своих однополчан, когда, во время атаки, автомат немца 
заклинило и наш солдат не погиб. Мой отец вез лекарства в полевой госпиталь 
в польский городок, который неожиданно занял немецкий десант и открыл ура-
ганный огонь по машине отца. Чудом все санитары, шофер и отец остались 
в живых, даже без царапин. А вот все ампулы с лекарствами — вдребезги. Это 
и были случаи чудесного спасения наших воинов. Видимо, такие рассказы при-
ходилось слушать и поэту А. Жигулину.

Текст стихотворения Анатолия Жигулина:

*   *   *
Упал снаряд, и совершилось чудо:
На опаленной порохом стене
Возник в дыму неведомо откуда
Святой Георгий на лихом коне.

От сотрясенья обнажилась фреска,
Упала штукатурка поздних лет, —
И он возник — торжественно и дерзко —
Как древний знак сражений и побед.

В сиянии возвышенного лика
Простер десницу грозную свою.

1 Жигулин А.Н. (1930–2000) // Новая литературная энциклопедия. — URL: https://nlit.ru/zh/
zhigulin.htm (дата обращения: 05.02.2025).

2 Колобов В. В. Православная тематика в дневнике и творчестве А. В. Жигулина / В. В. Колобов 
// Научный диалог. 2017. № 6. С. 162.



219

И острая карающая пика
Пронзила ядовитую змею.

А пулемет стучал в старинном храме,
И ладил ленту молодой солдат.
И трепетало яростное пламя,
И отступал проклятый супостат. (1976) 1

Но сюжет его стихотворения — редкий. Речь идет о явлении библейского 
масштаба и содержания. А. Жигулин поведал читателям о взаимопроникнове-
нии мира Горнего Иерусалима и пространства земного. Точкой их соединения 
оказался православный храм, в котором советские солдаты пулеметным огнем 
уничтожали атакующих гитлеровцев. И вот, после взрыва фашистского снаряда 
внутри храма, происходит чудесная, спасительная «реставрация» одной древней 
фрески. На ней был изображен Святой великомученик Георгий Победоносец. 
Он «возник — торжественно и дерзко, как древний знак сражений и побед». 
От его лика исходило сияние победителя дракона. Он своим карающим копьем 
повторил свой удар. И пулемет в старинном храме наполнился этой очиститель-
ной мощью, священной яростью драконоборца: «И трепетало яростное пламя, 
и отступал проклятый супостат».

Чудо Святого Георгия о Змие не только повторилось в час испытаний 
России, но и наверняка укрепилось в сознании молодых солдат. Они вернутся 
домой после Победы и наверняка обретут православную веру, которая была 
осквернена безбожниками до вой ны, станут ее защитниками в послевоенные 
годы.

И супостаты новых времен вынуждены будут позорно и бесславно бежать 
от возрождаемых святынь.

Финал стихотворения А. Жигулина «Упал снаряд…» имеет, кроме военно- 
патриотического, еще и пророческий смысл. Поэт невольно предсказал 
нравственно- психологическую причину принятия бывшими советскими сол-
датами монашеского пострига. В монастырях земли Псковской после окон-
чания Великой Отечественной вой ны нашли духовное пристанище героиче-
ские фронтовики. Это было уникальное поколение военных монахов, готовых 
и способных отстоять обитель монастырскую от угроз, исходящих от некоторых 
местных атеистов- чиновников. Информация о таких случаях, их разрешени-
ем в пользу монастырей, содержится в изданных воспоминаниях участников 
подобных казусов. Это обстоятельство придает финалу стихотворения «Упал 
снаряд, и совершилось чудо…» поистине библейский подтекст.

Часть 2. Мысли Анатолия Жигулина о вечном духовно- нравственном 
значении боевых наград Великой Отечественной вой ны («медали», 1976).

Для Анатолия Жигулина особое место в его поэтическом творчестве за-
нимают стихотворения, посвященные Великой Отечественной вой не. Взятие 

1 Жигулин, А. Жизнь, нечаянная радость. Избранное. М.: Молодая гвардия, 1980. С. 28.

Морозов Н. Г. Духовные и нравственные ценности в творчестве поэта А. Жигулина о Великой Отечественной...



220

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Берлина и водружение Знамени Победы над Рейхстагом поэт рассматривал 
в широком историческом контексте.

Стихотворение Анатолия Жигулина «Медали».1

Поэт Жигулин открыл колоссальную мощь наградной геральдики: 
малютка-сын героического комбата играет медалью за Победу над врагом его 
Отчизны и всего человечества. За этой медалью — бесчисленные могилы рус-
ских солдат, спящих вечным сном на бескрайних просторах страны и государств 
Европы. И речь идет не только о борцах с немецким нацизмом, но и о воинах, 
освобождавших Болгарию и славянские народы от владычества Османской 
империи. Вот отчего «лучистая звезда» Горнего Иерусалима светится во всех 
исторических боевых наградах России:

«Как будто их единый
Художник рисовал —
За взятие Берлина,
За Шипку-перевал.»

*   *   *
В 1978 году Анатолий Жигулин создал поэму «За други своя» (в трех ча-

стях, с эпилогом), посвященную освобождению Болгарии от Османского ига. 
В ней глава третья «Бой за зелеными горами» посвящена описанию битвы. Речь 
в ней идет о кровопролитных сражениях русских солдат с турецкими вой сками 
в августе 1877 года в горах, при подходе к знаменитому Шипкинскому перева-
лу. В этой главе поэт создал яркий портрет доблестного, невероятно храброго 

1 Жигулин, А. Жизнь, нечаянная радость. Избранное. М.: Молодая гвардия, 1980. С. 30

В. Н. Неустроеву
1. Медалью за Победу

Играет оголец.
С вой ны награду эту
Привез его отец.

2. А впрочем, та победа
Девятого числа —
Не от отца, от деда
Ко внуку перешла…

3. Мы много испытали.
Но остаются в силе
И медные медали,
И слёзы на могиле.

4. Смешались годы, даты
С бурьяном и травой.

Спокойно спят солдаты
Больших и малых вой н.

5. Уснули, отстрадали,
Цветами проросли.
Лишь медные медали
Кочуют по Руси.

6. И в близком и в далёком
Геральдика проста:
Всевидящее око,
Лучистая звезда.

7. Как будто их единый
Художник рисовал —
За взятие Берлина,
За Шипку-перевал1.



221

генерала Михаила Дмитриевича Скобелева. Наши солдаты смело шли за ним 
в атаку на турок под градом свинцовых пуль, а своего командующего боем счи-
тали заговоренным от пуль и смерти 1.

Именно этот фрагмент главы более всего свидетельствует о том, что соз-
дана эта часть поэмы «За други своя» под впечатлением киноэпопеи «Герои 
Шипки» (1954 г.), где столь же яркий фрагмент, но победоносного боя «за Шип-
ку-перевал».

*   *   *
Для поэта Анатолия Жигулина слова «Победа девятого числа» стали исто-

рической, духовной святыней, драгоценным достоянием русского народа. Вот 
отчего «Эпилог» его поэмы «За други своя» заканчивается песней русского 
солдата:

«Солдатушки,
Бравы ребятушки!
Где же ваши деды?
Наши деды —
Славные победы.
Вот где наши деды…» (1978) 2

В сопоставлении эпилога поэмы «За други своя» с заключительным четве-
ростишием стихотворения «Медали» определяется магистральная, эпическая 
мысль Анатолия Жигулина. Она состоит в непреходящем значении творчества 
поэтов, писателей, ученых- историков по разъяснению жизненно важной для со-
хранения России связи поколений ее защитников. От прадедов — до правнуков.

Часть 3. Мысли А. Жигулина о военно- патриотическом значении 
стрелкового оружия времен Великой Отечественной вой ны («винтовка 
СВТ, 1969»).

В детстве, когда я рос в Петропавловском гарнизоне, на Камчатке, 
в 1955 году мне довелось подержать в руках винтовку СВТ. В воскресенье, 
на стадионе, молодой солдат в парадной форме, перед началом военного празд-
ника, дал мне подержать это красивейшее оружие. Меня изумил изящный вид 
этого оружия — от идеально отполированного приклада — до ствола, на конце 
которого сверкал никелированный длинный штык с желобком. Эти красивые 
винтовки еще были на вооружении в отдаленных гарнизонах страны. И вот, 
в стихотворении поэта А. Жигулина раскрыта историческая судьба этого ору-
жия. «К огда-то ею на парадах, Пока не грянула вой на, Новейшей, десятизаряд-
ной, Так любовалась вся страна».

Но вот грянула Великая Отечественная вой на. И эта красавица не смог-
ла, к сожалению, выдержать стрелковый поединок с немецким пистолетом- 
пулеметом «шмайсер». Многие защитники Родины погибали вместе с СВТ 
в окопах. После вой ны находили «ржавые остовы» некогда парадных красавиц. 

1 Герои Шипки: исторический фильм / реж. Сергей Васильев. — Ленфильм; Болгарфильм, 1954.
2 Жигулин, А. Жизнь, нечаянная радость. Избранное. М.: Молодая гвардия, 1980. С. 282

Морозов Н. Г. Духовные и нравственные ценности в творчестве поэта А. Жигулина о Великой Отечественной...



222

Костромская митрополия  Ипатьевский вестник. № 2 (30), 2025

Но так продолжалось недолго, и наступил момент, когда это «неудачное оружье 
сменил надежный ППШ» 1.

Но для поэта- патриота А. Жигулина самозарядная винтовка Токарева 
навечно осталась символом героической борьбы русского народа за свободу 
и независимость Родины:

«Но  почему-то так непросто,
Так странно стало на душе,
Когда тяжелый длинный остов
Нашел я в старом блиндаже.
Я этот ствол, сырой и ржавый,
Не смог спокойно обойти —
В нем наша боль, и наша слава,
И веха нашего пути» 2.

СПИСОК ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРА
1. Жигулин, А. Жизнь, нечаянная радость. Избранное. М.: Молодая гвардия, 

1980. — 287 с.
2. Аннинский, Л. «Калина черная» // Жигулин А. Жизнь, нечаянная радость. Из-

бранное. М.: Молодая гвардия, 1980. — С. 11–12.
3. Герои Шипки: исторический фильм / реж. Сергей Васильев. — Ленфильм; 

Болгарфильм, 1954.
4. Бишоп К. Стрелковое оружие. Омск, 2011. С. 69–71
5. Колобов В. В. Православная те матика в дневнике и творчестве А. В. Жигулина / 

В. В. Колобов // Научный диалог. 2017. № 6. С. 158–169.

REFERENCES
1. Zhigulin, A. Zhizǹ , nechayannaya radost̀ . Izbrannoe. M.: Molodaya gvardiya, 

1980. — 287 s.
2. Anninskĳ, L. «Kalina chernaya» // Zhigulin A. Zhizǹ , nechayannaya radost̀ . Izbran-

noe. M.: Molodaya gvardiya, 1980. — S. 11–12.
3. Geroi Shipki: istoricheskĳ fil`m / rezh. Sergej Vasil`ev. — Lenfil`m; Bolgarfil`m, 

1954.
4. Bishop K. Strelkovoe oruzhie. Omsk, 2011. S. 69–71
5. Kolobov V. V. Pravoslavnaya tematika v dnevnike i tvorchestve A. V. Zhigulina / 

V. V. Kolobov // Nauchny`j dialog. 2017. № 6. S. 158–169.

Статья поступила в редакцию 14.02.2025; одобрена после рецензирования 
17.03.2025; принята к публикации 25.03.2025.

The article was submitted 14.02.2025; approved after reviewing 17.03.2025; ac-
cepted for publication 25.03.2025.

1 Бишоп К. Стрелковое оружие. Омск, 2011. С. 69–71
2 Жигулин, А. Жизнь, нечаянная радость. Избранное. М.: Молодая гвардия, 1980. С. 280.



223

ПРИЛОЖЕНИЕ

ТРЕБОВАНИЯ К МАТЕРИАЛАМ 
ДЛЯ ПУБЛИКАЦИИ В ПЕЧАТНЫЙ СБОРНИК

• Объем статьи до 15 страниц.
• Текст статьи: шрифт TimesNewRoman 14, полуторный интервал (под-

страничные сноски: шрифт — 10 при одинарном межстрочном интервале), 
отступ — 1,25 см; поля: верхнее, нижнее, левое, правое — 2 см. Номера страниц 
не ставятся, автоматический перенос в словах отсутствует.

• Сноски имеют сквозную нумерацию по всей статье и располагаются 
внизу страниц; возможны полная и краткая форма описания ссылки.

• К статье должен быть приложен список ключевых слов (3–7) и аннотация 
объемом до 400 знаков, а также список цитируемой литературы.

• Ф.И.О. автора, сан, название статьи, ключевые слова и аннотация долж-
ны быть представлены на русском и английском языках.

• Текстовой файл должен быть сохранен в формате doc или rtf, иллюстра-
ции (не более 3-х в формате jpg). Графический материал (рисунки, чертежи, 
схемы, фотографии) должен быть высокого качества, если они содержат над-
писи, они должны быть хорошо читаемыми. Все изображения, содержащиеся 
в текстовом файле, должны быть дополнительно предоставлены отдельными 
файлами.

Оформление статьи:
• фамилия, имя, отчество автора/авторов, сан (полужирный курсив, вы-

равнивание по правому краю);
• ученая степень, ученое звание, почетное звание;
• город, название организации, которую Вы представляете;
• электронный адрес автора (отступ строки);
• контактный телефон;
• название статьи (без кавычек, строчными буквами, полужирным шриф-

том, выравнивание по центру, точка в конце не ставится);
• текст аннотации и ключевые слова на русском языке;
• текст статьи;
• список литературы;
• инициалы и фамилия автора/авторов, сан, название статьи, текст анно-

тации и ключевые слова на английском языке.

Редакция оставляет за собой право внесения в текст редакторских измене-
ний, не искажающих смысла статьи.

Материалы, не соответствующие предъявленным требованиям, редакция 
не рассматривает.

Решение о публикации принимается редакционной коллегией журнала.

Все статьи проходят обязательное внутреннее и/или внешнее ре-
цензирование.



Научное издание

«ИПАТЬЕВСКИЙ ВЕСТНИК»
Выпуск №2 (30) 2025

Главный редактор — митрополит Костромской и Нерехтский Ферапонт 
(Кашин Дмитрий Витольдович)

Ответственный редактор — Жигалов М.И.
Корректор — Ветелина Л.Г.

Переводчик — Котяшкина Я.С.
Верстка и дизайн — Шаталов В.В. 

Дата выхода 30.06.2025. Цена свободная
ПИ №ТУ44-00304 от 28.05.2018 г.

Костромская митрополия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)
156000, г. Кострома, ул. Богоявленская (Симановского), 26/37

Отпечатано в типографии «Линия График Кострома»:
г. Кострома, ул. Петра Щербины, 9а. 

Подписано в печать 06.06.2025.
Формат 60×90/16 (А5). Тираж 200 экз. Заказ №573.



226


